
1VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

i n  q u e s t o  n u m e r o
b

e
a

ti i m
ise

rico
rd

io
si

Editoriale
di Nico Dal Molin

La Gmg è un appello a vivere la riscoperta di due grandi doman-
de che Gesù pone ai primi discepoli e a Maria Maddalena: «Che 
cosa cercate?»; «Donna, chi cerchi?». «Prima di correre a cercare rispo-
ste vivi bene le tue domande!» (R.M. Rilke).

Vangelo di Matteo: beatitudine e misericordia
di Giuseppe De Virgilio

L’articolo delinea la relazione tra “beatitudine” e “misericordia”, 
tema costitutivo del vangelo secondo Matteo. La beatitudine della 
misericordia (Mt 5,7) si esplica nel riconoscimento di Cristo nel fra-
tello più piccolo, che chiede di essere sostenuto mediante «opere di 
misericordia» (Mt 25,31-46).

Giovani: una prossimità possibile
di Nicolò Anselmi

I gesti di amore che, insieme ai giovani, siamo in grado di com-
piere, generano unità fra i giovani e fra generazioni, fanno superare 
quella sensazione di distanza, di sfiducia, che talvolta può alimentarsi. 

La dimensione vocazionale della GMG 
di Michele Falabretti

A qualcuno può sembrare strano, ma prima di tutto è necessario 
cercare di capire che cosa è una Gmg: si tende, infatti, a darlo per 
scontato; e la tipicità dell’esperienza sembra non rendere necessaria 
nessuna parola in più. 

La beatitudine del conflitto redento 
di Beppe M. Roggia

L’autore, dopo avere offerto una discreta panoramica sulla si-
tuazione drammatica del nostro tempo invita a scoprire il nucleo 
generativo del conflitto in termini di risorse e per la crescita.

Questo numero della Rivista è a cura di Pietro Sulkowski



Rivista bimestrale a cura dell’Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni

N. 3 ANNO XXXIII 
MAGGIO/GIUGNO 2016

Pubblicazione a carattere scientifico - proprietà e edizione 
Fondazione di Religione Santi Francesco d’Assisi 
e Caterina da Siena
Circonvallazione Aurelia, 50 - 00165 Roma

Redazione:
Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni
Via Aurelia, 468 - 00165 Roma 
Tel. 06.66398410-411 - Fax 06.66398414
e-mail: vocazioni@chiesacattolica.it 
www.chiesacattolica.it/vocazioni

Direttore responsabile
Domenico Dal Molin

Coordinatore editoriale
Serena Aureli

Coordinatore del Gruppo redazionale
Giuseppe De Virgilio

Gruppo redazionale
Marina Beretti, Plautilla Brizzolara, Roberto Donadoni, 
Donatella Forlani, Alessandro Frati, Antonio Genziani, 
Maria Mascheretti, Francesca Palamà, Cristiano Passoni, 
Emilio Rocchi, Giuseppe Roggia, Pietro Sulkowski

Segreteria di Redazione
Maria Teresa Romanelli, Salvatore Urzì, 
Ferdinando Pierantoni

Progetto grafico e realizzazione
Yattagraf srls - Tivoli (Roma)

Stampa
Mediagraf spa - Viale della Navigazione Interna, 89
35027 Noventa Padovana (PD)
Tel. 049.8991563 - Fax 049.8991501

Autorizzazione Tribunale di Roma n. 479/96 del 1/10/96

Quote Abbonamenti per l’anno 2016:
Abbonamento Ordinario	 n. 1 copia	 € 28,00
Abbonamento Propagandista 	 n. 2 copie 	 € 48,00
Abbonamento Sostenitore Plus	 n. 3 copie	 € 68,00
Abbonamento Benemerito	 n. 5 copie	 € 105,00
Abbonamento Benemerito Oro 	 n. 10 copie	 € 180,00
Abbonamento Sostenitore 	 n. 1 copia	 € 52,00
(con diritto di spedizione di n. 1 copia all’estero)

Prezzo singolo numero: € 5,00

Conto Corrente Postale: 1016837930 
Conto Banco Posta IBAN: IT 30 R 07601 03200 
001016837930 
Intestato a: Fondazione di Religione Santi Francesco 
d’Assisi e Caterina da Siena Circonvallazione Aurelia 50 
- 00165 Roma

© Tutti i diritti sono riservati.

editor ia le

Un punto di domanda
	 piantato nel cuore
	 Nico Dal Molin, Direttore UNPV-CEI

Nell’imperdibile libro di Michele
Serra, Gli sdraiati, i ragazzi di oggi so-
no visti con l’occhio di un padre, tra 
humour, senso di impotenza e tene-
rezza. Il conflitto tra vecchi e giovani 
sembra oramai dissolto; non ci sono 
più ideologie o rabbia, lotta o rivolta.

In una sua recensione del testo, 
Massimo Recalcati, esegeta del pen-
siero lacaniano, afferma: «Non si era 

mai visto prima che i vecchi lavorano 

mentre i giovani dormono… Una muta-

zione antropologica, come direbbe Pasoli-

ni, sembra avere investito i nostri figli».
Sono davvero questi i nostri gio-

vani? O sono quelli che le categorie 
sociologiche, a partire dagli anni ‘70, 
hanno incapsulato in sigle e defi-
nizioni piuttosto semplicistiche e 
astruse?
-- I “baby boomer” (anni ‘50 e ‘60), 

cresciuti nel boom economico: 
assertivi, disinvolti e ambiziosi. 

-- I “Generation X” (anni ‘70 e ‘80), 

condannati dal film Giovani, carini 

e disoccupati ad essere icona di fan-
nulloneria. 

-- La “Generation Q”, dove Q è il 
nome di uno dei personaggi della 
serie televisiva Star Trek, incarna-
zione dell’indifferenza al bene e 
al male, la cui unica regola è l’as-
senza di regole. 



3

editor ia leUn punto di domanda piantato nel cuore

VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

-- I “Generation Y” (anni ‘90), stirpe impaziente e distratta, con il 

record di disturbi da deficit d’attenzione e iperattività.

L’attuale generazione dei “Millennials o Next Generation”, che Mi-

chele Serra così descrive: «Avvolti nelle loro felpe e circondati dai loro ogget-

ti tecnologici, come fossero prolungamenti post-umani del corpo e del pensiero; 

quelli che non amano le bandiere dell’Ideale, ma che vivono anarchicamente 

nel loro godimento autistico. Eccoli in un mondo dove tutto rimane acceso, 

niente spento; tutto aperto, niente chiuso; tutto iniziato, niente concluso». 

A questi giovani, che comunque sono sempre in grado di stupirci 

in positivo, si rivolge papa Francesco con il Messaggio della prossi-

ma Gmg di Cracovia: 

«Carissimi giovani, Gesù misericordioso vi aspetta. Lui si fida di voi e 

conta su di voi! Ha tante cose importanti da dire a ciascuno di voi… Il suo 

sguardo è capace di cambiare la vostra vita e di guarire le ferite delle vostre 

anime, uno sguardo che sazia la sete profonda che dimora nei vostri giovani 

cuori: sete di amore, di pace, di gioia, e di felicità vera. Venite a Lui e non 

abbiate paura!». 

Noi cammineremo con loro, compagni di viaggio e di pellegri-

naggio. Non ci interessa a quale categoria sociologica o di marketing 

essi appartengano; non ci interessa se sono sdraiati o in piedi; non 

ci interessa se sono dei nostri o non dei nostri.

La Gmg è un appello a vivere insieme la riscoperta di due grandi 

domande che Gesù pone ai primi discepoli (Gv 1,35-412) e a Maria 

Maddalena (Gv 20,11-18): «Che cosa cercate?»; «Donna, chi cerchi?». 

Due domande, un unico verbo, dove è racchiusa l’essenza stessa 

dell’uomo: un essere in ricerca, con un punto di domanda perenne 

piantato nel cuore. 

«Prima di correre a cercare risposte vivi bene le tue domande», scrive il 

poeta Rainer Maria Rilke. 

Gesù, maestro del desiderio, ci aiuta a comprendere come la ri-

cerca nasca sempre da una assenza; e rivolge quelle domande a 

ciascuno di noi, per insegnarci a volare alto, per andare oltre tutti 

coloro che gridano concitati o sussurrano suadenti: «Accontentati!». 

Solo così potremo percepire la bellezza della beatitudine dimen-

ticata: «Beati gli inquieti e insoddisfatti, perché saranno cercatori di tesori 

e perle preziose». 



4 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Vangelo di MATTEO:
	 beatitudine e misericordia

Giuseppe De Virgilio

Docente di Sacra Scrittura alla Pontificia Università della Santa Croce e Coordinatore del 
Gruppo redazionale di «Vocazioni», Roma.

doss ier

D
opo aver focalizzato il “volto misericordioso” di Gesù nella 
sua missione1, ci proponiamo di approfondire la relazione tra 
“beatitudine” e “misericordia”, aspetto peculiare dell’insegna-

mento del Signore nel racconto matteano. La misericordia è inseri-

ta nella pagina delle «beatitudini» (Mt 5,7) e costituisce uno degli 

aspetti costitutivi dello stile missionario di Gesù, evidenziato nella 

preghiera (6,12.14), nella predicazione (Os 6,6; cf Mt 9,13; 12,7), 

testimoniato nell’accoglienza dei poveri e dei bisognosi2, richiamato 

davanti ai farisei (23,23) e raccomandato all’intera comunità eccle-

siale (18,35)3. Con la “beatitudine della misericordia” si apre il pri-

mo discorso di Gesù (Mt 5,1-12) e con le “opere di misericordia” si 

chiude l’ultimo discorso (cf Mt 25,31-46) prima del racconto della 

passione (cf Mt 26,2-7). Rivolgendosi ai giovani in occasione della 

XXXI Giornata mondiale della Gioventù, papa Francesco afferma:

«A me piace sempre associare le Beatitudini evangeliche 

al capitolo 25 di Matteo, quando Gesù ci presenta le opere di 

1   Cf G. De Virgilio, Gesù Cristo, volto della misericordia, in «Vocazioni» 1 (2016), pp. 4-12.

2   Misericordia come “solidarietà” verso i poveri: cf Mt 9,27; 15,22; 17,15; 20,30.31 (cf S. 
Grasso, Il Vangelo di Matteo. Commento esegetico e teologico, Città Nuova, Roma 2014, p. 149).

3   Cf S.A. Panimolle, «Bati…! Guai…!» (Lc 6,20ss), in «Parola Spirito e Vita» 1 (1990), pp. 
117-151; S. Grasso, Gesù e i suoi fratelli. Contributo allo studio della cristologia e dell’antropolo-
gia nel Vangelo di Matteo (SRB 29), Dehoniane, Bologna 1993, pp. 81-141; Idem, Ero nudo e 
mi avete vestito (Mt 25,36), in «Parola Spirito e Vita» 2 (2009), pp. 127-140.



5VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ierVangelo di Matteo: beatitudine e misericordia

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si

misericordia e dice che in base ad esse saremo giudicati. Vi 
invito perciò a riscoprire le opere di misericordia corporale: 
dare da mangiare agli affamati, dare da bere agli assetati, ve-
stire gli ignudi, accogliere i forestieri, assistere gli ammalati, 
visitare i carcerati, seppellire i morti. E non dimentichiamo le 
opere di misericordia spirituale: consigliare i dubbiosi, inse-
gnare agli ignoranti, ammonire i peccatori, consolare gli af-
flitti, perdonare le offese, sopportare pazientemente le perso-
ne moleste, pregare Dio per i vivi e per i morti. Come vedete, 
la misericordia non è “buonismo”, né mero sentimentalismo. 
Qui c’è la verifica dell’autenticità del nostro essere discepoli 
di Gesù, della nostra credibilità in quanto cristiani nel mondo 
di oggi»4.

1. Beatitudine, annuncio di felicità

Con il termine “beatitudine” (la formula aggettivale “beato/i”) 
nella tradizione biblica s’intende definire la condizione di “gioia 
piena”, di felicità profonda, di compimento autentico della persona 
benedetta da Dio. Tale stato di vita non dipende da una passeggera 
condizione emotiva, né dall’esercizio di una virtù o qualità morale, 
ma dall’azione spirituale di Dio, che si manifesta nel Vangelo me-
diante Gesù e la sua missione. È stato fatto notare come la “beatitu-

dine” proposta da Gesù oltrepassa la comu-
ne idea di felicità e di benessere, che è alla 
base del pensiero pratico o speculativo di 
dominio comune. Ogni credente deve poter 
interpretare la vita “beata” nell’ottica della 
sequela del Figlio di Dio e non nella logica 

della convenienza, del benessere e della capacità di controllo e di go-
verno della storia. Due serie unitarie di “beatitudini” sono riportate 
solo in Matteo e Luca. La versione matteana (Mt 5,1-12) apre il «di-
scorso del monte» rivolto alle folle (cf Mt 5-7), mentre quella lucana, 
più breve (Lc 6,20-23), è inquadrata nel «discorso della pianura» e 
indirizzata al gruppo dei discepoli (cf Lc 6,12-16). Considerando la 
disposizione letteraria delle “beatitudini” (Mt 5,1-12; Lc 6,20-23), la 

4   Francesco, Messaggio per la XXXI Giornata mondiale della Gioventù 2016: «Beati i misericor-
diosi, perché troveranno misericordia» (Mt 5,7), (15 agosto 2015).

La beatitudine della 
misericordia è frutto dell’azione 

spirituale di Dio in un cuore 
“povero”, che si rende 

disponibile al servizio.



6 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Giuseppe De Virgiliodoss ier

formulazione di ogni detto biblico si compone solitamente di due 
parti: nella prima si trova la beatitudine e nella seconda parte vi è 
l’affermazione che indica il motivo (o la conseguenza) dell’essere 
beato. Gli autori hanno individuato l’origine della beatitudine in re-
lazione a due generi letterari: la beatitudine collocata nel presente 
concerne la prosperità/felicità terrena con riferimento al genere sa-
pienziale, mentre la beatitudine proiettata nel futuro attiene ad un 
genere profetico-apocalittico, che fonda la promessa di felicità nella 
salvezza escatologica. Il messaggio delle beatitudini contiene in sé sia 
la prospettiva di una felicità nel “presente”, sia l’attesa di un compi-
mento nel “futuro”5. 

5   Cf E. Salvatore, Beatitudine, in Dizionario Biblico della Vocazione, a cura di G. De Virgilio, 
Rogate, Roma 2007, pp. 79-83.

Beatitudine
Con il termine “beatitudine” (e la formula aggettivale “beato/i”) 
si allude alla condizione di “gioia piena”, di felicità profonda, 
di compimento autentico della persona benedetta da Dio. Le 

beatitudini costituiscono un genere specifico della letteratura antica (deno-
minato “macarismo”), attestato circa 60 volte nell‘Antico Testamento e 44 
nel Nuovo Testamento. Le “beatitudini evangeliche” sono costituite da 
un insieme di sentenze sapienziali che fondano il primo discorso pro-
grammatico di Gesù. Esse sono state considerate dalla tradizione come 
la “magna charta” dell’esistenza cristiana, che culmina nella confor-
mazione dei credenti alla perfezione del Padre (Mt 5,48). Dei quattro 
vangeli, si hanno solo due edizioni delle Beatitudini, contestualizzate 
nel «discorso della montagna» (Mt 5-7) e nel «discorso della pianura» 
(Lc 6,12-49). Mt 5-7 è suddiviso in tre grandi parti: a) statuto e com-

pito dei discepoli (Mt 5,1-48) che riporta le beatitudini e la missione 
dei discepoli; b) il nuovo stile di vita dei discepoli (Mt 6,1-7,12); c) veri 

e falsi discepoli (Mt 7,13-29). Lc 6,12-49 è articolato in tre parti: a) l’in-
troduzione (6,20-26); b) il corpo centrale, in cui si parla dell’amore verso il 

prossimo, esteso anche ai nemici sul modello di quello del Padre (6,27-38) 
a cui seguono quattro detti sul «non giudicare» (6,39-45); c) la conclusione, 

in cui si trova la similitudine della casa fondata sulla roccia e sulla terra senza 
fondamenta (6,47-49). 

di Giuseppe De Virgilio



7VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ierVangelo di Matteo: beatitudine e misericordia

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si

2. Riuscire 

Così esordisce il racconto matteano: «Vedendo le folle, Gesù salì 
sul monte: si pose a sedere e si avvicinarono a lui i suoi discepoli. 
Si mise a parlare e insegnava loro dicendo: Beati i poveri in spirito, 
perché di essi è il regno dei cieli» (Mt 5,1-3). Sulla montagna, di-
chiarando «beati» gli uomini, il Signore conferma la felicità a cui ha 
diritto ogni persona che viene al mondo, in qualunque condizione 
essa si trovi. Alla proclamazione della felicità segue la motivazio-
ne («perché»), contestualizzata nelle diverse situazioni esistenziali. 
Esse rientrano tutte all’interno di una logica di negatività o di mor-
te. I poveri sono resi tali dall’egoismo umano e non hanno di che 
sopravvivere. Chi soffre la «fame e la sete di giustizia» sta lottando 
in un ambiente in cui manca la giustizia. Coloro che esercitano la 
misericordia sono forse stati vittime di torti e offese. I miti sono 
quelli che non ricorrono alla logica della vendetta in un ambiente 
segnato da violenza e da “sopraffazione”, così come i «puri di cuo-
re» rifiutano ogni forma di corruzione, cercando di restare integri. 
Il ritmo martellante dell’aggettivo «beati», che inaugura ogni affer-
mazione del discorso del Signore, serve a dimostrare che è possibile 
“riuscire nella vita” se si oltrepassa la “logica” del mondo. Dalla ve-
nuta di Cristo in poi, coloro che si pongono con fede in ascolto della 
Parola di Dio sono in grado di comprendere che è possibile trasfor-
mare la prosa mediocre del quotidiano in una poesia che schiude 
la gioia indefinibile di ogni essere vivente. La vita come dono di 
felicità presente e futura è il tema dominante su cui s’intrecciano le 
variazioni di questa sublime consegna evangelica.

3. Poveri e misericordiosi

Nel corso della sua missione Gesù promette che un giorno la si-
tuazione dei poveri sarà capovolta ed essi troveranno felicità al po-
sto della sofferenza. In Matteo la beatitudine della «povertà in spi-
rito» si accompagna a disposizioni soggettive richieste ai credenti, a 
partire da un fondamentale atto di fiducia: abbandonarsi alla volon-
tà del Padre e attendersi tutto da Lui. In questo consiste la povertà 
in spirito e per tale ragione la prima beatitudine («beati i poveri in 
spirito») va intesa come condizione interiore necessaria per vivere 
l’intero messaggio evangelico. Considerando la successione temati-
ca delle otto “beatitudini” matteane e la ripetizione strutturale del 



8 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Giuseppe De Virgiliodoss ier

termine «giustizia» (Mt 5,6.10), alcuni autori vi hanno letto un’a-
nalogia con le due tavole del decalogo mosaico, che iniziano rispet-
tivamente con «la povertà in spirito» (vv. 3-6) e la «misericordia» 
(vv. 7-10)6. Visualizziamo lo sviluppo nell’articolazione bipartita:

Mentre le prime quattro beatitudini sono incentrate sulla “po-
vertà evangelica”, propria delle persone miti e umili, che desidera-

no ardentemente la giustizia del Regno 
e piangono perché sopraffatte dai poten-
ti della terra, degli empi, dei gaudenti e 
degli arroganti (5,3-6), le altre quattro 
beatitudini riassumono il senso della «mi-
sericordia», categoria applicata all’agire 

divino, che è anzitutto integrità di cuore (condizione interiore) e si 
declina nell’impegno per costruire la pace, accettando le persecu-
zioni a causa del Vangelo7. La successione dei temi che caratterizza 
il discorso di Gesù descrive un processo di liberazione, a partire dal-
la fondamentale e ineludibile realtà della sofferenza: «Beati coloro 
che sono nel pianto perché saranno consolati» (Mt 5,4). L’afflizione 
è comune esperienza dell’essere umano e Gesù-messia è venuto a 
confortare e consolare tutti gli afflitti (cf Is 61,2). Non sarà possibi-
le alcuna trasformazione umana se non sarà assicurato il rispetto 
della dignità dei più deboli e sofferenti. Segue la beatitudine della 
mitezza: «Beati i miti, perché avranno in eredità la terra» (Mt 5,5; cf 
Sal 37,11). In essa si profila il modello ideale delle relazioni umane 

6   Cf S. Grasso, Il Vangelo di Matteo, op. cit., pp. 139-140.

7   Cf Panimolle, «Bati…! Guai…!» (Lc 6,20ss), op. cit., p. 124; S. Grasso, Il Vangelo di Matteo, 
op. cit., p. 140.

I. «Povertà in spirito» (vv. 3-6)

v. 3	 Beati i poveri in spirito, 		

	 perché di essi è il regno dei cieli.

v. 4	 Beati quelli che sono nel pianto, 

v. 5	 Beati i miti, 

v. 6	 Beati quelli che hanno fame e 	

	 sete della giustizia,

II: «Misericordia» (vv. 7-10)

v. 7	 Beati i misericordiosi, 

v. 8	 Beati i puri di cuore, 

v. 9	 Beati gli operatori di pace, 

v. 10	Beati i perseguitati per la 

	 giustizia, perché di essi è il

	 regno dei cieli.

La misericordia evangelica si 
declina nell’integrità di cuore, 

nell’impegno per la pace, 
nella lotta nonviolenta 

per la giustizia.



9VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ierVangelo di Matteo: beatitudine e misericordia

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si

fondate sulla capacità di accogliere il prossimo e di saper valorizza-
re la positività che è in ciascun ogni uomo8. L’esigenza primaria di 
bramare e fare la “giustizia” tematizza la successiva beatitudine. Il 
termine «giustizia» (vv. 6.10) assume un ruolo importante nel di-
scorso della montagna (cf Mt 5,20; 6,1.33) in quanto comporta una 
doppia interpretazione: vivere rapporti giusti e soprattutto aderire 
al progetto di Dio, il solo che rende giusti gli uomini.

4. Rallegrarsi nella logica della tenerezza

Insieme alla “povertà in spirito”, il cuore pulsante del discorso 
delle Beatitudini è la “misericordia”. Raramente nella Bibbia questa 
virtù è attribuita a una persona umana, perché è una qualificazio-
ne propria di Yhwh. Dio solo è sorgente di perdono, ha «viscere di 
misericordia» (eb. rehem - utero) ed è in grado di soccorrere i miseri 
e di rimettere i peccati9. Nondimeno la nostra beatitudine presen-
ta la dinamica della misericordia come un processo generativo del 
credente, che porta alla felicità e all’interiorizzazione dell’amore di 
Dio. La misericordia del Padre è la condizione per vivere la profezia 
del perdono tra gli uomini (cf Mt 6,12). Il «cuore puro» (Mt 5,8, cf 
Sal 25,4-6) è il tema della beatitudine che segue, collegata con il 
motivo escatologico del “vedere Dio”. La persona che esprime la so-
larità e la trasparenza, in tutta onesta e integrità, diventa “testimo-
nianza” credibile della presenza di Dio nel mondo. Il punto di arrivo 
del discorso di Gesù è la «pace» (shalôm). Nella tradizione anticote-
stamentaria l’idea della “pace” indica la salvezza dell’era messianica 
e il godimento di tutti i doni di Dio. Nelle Beatitudini evangeliche 
gli «operatori (letteralmente: gli «artigiani») di pace» (Mt 5,9) sono 
i credenti che pazientemente edificano e promuovono l’integrale 
dignità della persona umana, mediante uno stile di accoglienza e di 
riconciliazione. 

Non bisogna turbarsi per le parole che concludono la pagina del-
le Beatitudini: «Beati i perseguitati per la giustizia, perché di essi è 

8   Nella traduzione greca del Sal 37,11 i «miti» sono associati ai «poveri in spirito» 
(‘anāwîm). Questo dato esplicita il messaggio della beatitudine: la condizione dell’essere 
«povero in spirito» si traduce in relazioni costruttive ispirate al rispetto e all’amore verso 
l’altro (“mitezza”).

9   Per l’approfondimento del tema, cf C. Rocchetta - R. Manes, La tenerezza grembo di Dio 
Amore. Saggio di teologia biblica, Dehoniane, Bologna 2015.



10 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Giuseppe De Virgiliodoss ier

il regno dei cieli. Beati voi quando vi insulteranno, vi perseguite-
ranno e, mentendo, diranno ogni sorta di male contro di voi per 
causa mia. Rallegratevi ed esultate, perché grande è la vostra ricom-
pensa nei cieli» (Mt 5,10-12). Proprio perché questo «discorso» è 
profondamente realistico e non prospetta illusioni, ideologia o miti, 
i credenti sperimentano concretamente, nella loro debolezza, questa 
dialettica contraddittoria della persecuzione e della gioia. In tal modo 
le Beatitudini anticipano e insieme proclamano al mondo intero la 
«bella testimonianza di Cristo» (cf 1Tm 6,13) e della Chiesa. Essa è 
«beata», perché «inondata dal sangue dei martiri» (cf Ap 17,6) che 
dagli esordi della predicazione cristiana continua a gridare le beati-
tudini fino ai nostri giorni.

5. Dalla beatitudine alle “opere di misericordia” 

La testimonianza della beatitudine della misericordia si concre-
tizza nelle “opere di misericordia” descritte in Mt 25,31-4610. La sot-
tolineatura della “prassi misericordiosa” è una peculiarità dell’inse-
gnamento matteano e della sua traduzione teologica e contestuale. 

La declinazione delle “opere di misericor-
dia” si presenta come una sintesi concre-
ta dello stile evangelico che la comunità 
e ogni singolo credente sono chiamati a 
realizzare. Nella solenne scena del “giu-
dizio universale”, si offre un’immagine 

esemplare del compimento del tempo, della ricompensa dei “bene-
detti” e della condanna dei “maledetti”. Il lettore non può non coglie-
re il rapporto tra «beatitudine» e «benedizione» che collega il primo 
discorso di Gesù con l’ultimo, che culmina nel giudizio definitivo. 
La condizione di sofferenza dei credenti descritta nelle beatitudini e 
parallela alla situazione dei poveri nei quali si cela la presenza stessa 
di Cristo. Nelle Beatitudini il Signore invita i credenti a guardare alla 
propria condizione di sofferenza che sarà trasformata in felicità. Nel 
giudizio universale il re-pastore, il Figlio di Dio, invita a riconosce-
re nel «fratello più piccolo» il destinatario della misericordia divina. 
Tale giudizio ha come discriminante la “misericordia” e costituisce la 

10   Cf G. Crocetti, «Misericordioso come il Padre». Le opere di misericordia corporale e spirituale 
alla luce della Bibbia, Centro Eucaristico, Milano 2015.

La credibilità della vocazione 
cristiana si basa sulle opere di 

misericordia, che testimoniano 
lo stile della fraternità 

e della solidarietà ecclesiale. 



11VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ierVangelo di Matteo: beatitudine e misericordia

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si

“chiave ermeneutica” per comprendere il senso della felicità annun-
ciata fin dal primo discorso delle “beatitudini”11. 

L’articolazione del brano è abbastanza chiara nella sua simmetria: 
vv. 31-33: venuta gloriosa del Figlio dell’uomo con la convocazione 
e separazione delle nazioni, attività equiparata a quella del pastore; 
vv. 34-40: primo dialogo con i benedetti; vv. 41-45: secondo dialogo 
con i maledetti; v. 46: conclusione: esecuzione del giudizio. Il dop-
pio dialogo “drammatizzato” (vv. 34-45) è costruito parallelamente, 
ma allo stesso tempo antiteticamente con una forte funzione didat-
tica e parenetica. A una sentenza positiva se ne contrappone pa-
rallelamente una negativa e la domanda esplicativa dei benedetti/
maledetti ha la finalità di coscientizzare gli interlocutori (e i lettori), 
circa il criterio in base al quale Dio giudicherà l’intera umanità. Co-
lui che apre e chiude il dialogo è sempre Gesù (vv. 34.41.45). L’in-
tervento dei «benedetti» (vv. 37-39) come anche quello dei «male-
detti» (v. 44) consiste in una domanda di chiarificazione, mediante 
la quale essi compiono un «cammino di comprensione» della sto-
ria e della misericordia divina. Tale comprensione (illuminazione) 
consiste nel «vedere» (discernere) e nel provvedere alla condizione 
storica dell’«affamato, assetato, straniero, nudo, malato e carcera-
to» mediante l’amore solidale. Le sei situazioni di disagio toccano 
tre ambiti dell’esistenza umana: l’alimentazione (mancanza di cibo 
e di acqua), l’inserimento sociale (patria, e il vestito) e la libertà 
(malattia, carcere). Si tratta di aspetti primari che definiscono la 
dignità universale e il diritto di ogni “persona umana” a realizzare 
una vita degna di essere vissuta. La “beatitudine della misericordia” 
si compie nella “benedizione” su coloro che si aprono alle opere di 
misericordia verso l’intera umanità, in tutta la sua contingenza e 
fragilità. Lo schema concettuale del percorso matteano è centrato 
sulla identificazione di Gesù nel «fratello» piccolo, nel bisognoso.

11   Cf S. Grasso, Gesù e i suoi fratelli, op. cit., pp. 125-138; M. Gorgues, Le parabole di Gesù 
in Marco e Matteo. Dalla sorgente alla foce, Elledici, Torino 2002, pp. 220-224.

Proclamazione del Vangelo

(Mt 5,1-12)

beati di poveri

beati i misericordiosi

Missione di Cristo

(Mt 6-24)

Gesù povero

Gesù misericordioso

Giudizio finale

(Mt 25,31-46)

benedetti per aver praticato

la misericordia verso 

i fratelli poveri



12 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Giuseppe De Virgiliodoss ier

La straordinaria novità è costituita proprio dall’espressione: «Tut-
to quello che avete fatto a uno solo di questi miei fratelli più piccoli, 
l’avete fatto a me» (v. 40). La parola «fratello» (adelphós) preceduta 
dal possessivo «mio» sottolinea non solo la relazione orizzontale 
della fraternità secondo il modello ecclesiale e sociale, ma indica 
la relazione «verticale» sussistente tra il Cristo glorioso e il gruppo 
delle persone definite «fratelli» (cf Mt 12,46-50; 28,10). Nel conte-
sto matteano i «fratelli più piccoli» non vano identificati solo con 
i «missionari-predicatori» o con i poveri della comunità ecclesiale, 
ma vanno intesi in senso generale come tutti coloro che vivono 
situazioni di disagio e di bisogno. Ponendosi nella concretezza della 
povertà umana, il Signore chiede ai credenti di riscoprire nei biso-
gnosi la sua stessa “presenza”, bisognosa di amore, di misericordia e 
di solidarietà fraterna12. Tale presenza è definita come «fraternità» e 
confermata dall’assicurazione finale del Risorto nell’atto dell’invio 
missionario della Chiesa: «Ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino 
alla fine del mondo» (28,20). In tal modo la risposta vocaziona-
le della beatitudine della misericordia culmina nella “benedizione” 
centrata sul riconoscimento di Cristo, «servito» attraverso le opere 
di misericordia. 

Conclusione

Dalle indicazioni emerse dall’analisi si può affermare che la “bea-
titudine della misericordia” costituisce per ogni uomo un programma 
di vita cristiana e di testimonianza. Attratti dalla Parola di Gesù, i 
discepoli seguono i suoi insegnamenti comprendendo progressiva-
mente che la “misericordia” è il centro dell’amore trinitario. Questo 
processo di maturazione implica la dinamica dell’accoglienza e della 
disponibilità, che è la condizione di un “cuore povero”. Il cammi-
no vocazionale della misericordia nel Vangelo matteano si traduce in 
fraternità, in solidarietà e in responsabilità per l’altro. In questa luce 
risuona ancora più chiara l’esortazione di papa Francesco:

«Ascoltiamo la parola di Gesù che ha posto la misericordia 
come un ideale di vita e come criterio di credibilità per la no-

12    Lo stesso motivo teologico ritorna nella tradizione anticotestamentaria: cf Gb 34,28; 
36,6; Sal 22,25; 35,10; 74,19; Is 3,15; 10,2; 14,32; 29,19; 41,17; 49,13; 61,1; Ger 20,13.



13VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ierVangelo di Matteo: beatitudine e misericordia

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si

stra fede: «Beati i misericordiosi, perché troveranno miseri-
cordia» (Mt 5,7) è la beatitudine a cui ispirarsi con particolare 
impegno in questo Anno Santo. Come si nota, la misericordia 
nella Sacra Scrittura è la parola-chiave per indicare l’agire di 
Dio verso di noi. Egli non si limita ad affermare il suo amore, 
ma lo rende visibile e tangibile. L’amore, d’altronde, non po-
trebbe mai essere una parola astratta. Per sua stessa natura è 
vita concreta: intenzioni, atteggiamenti, comportamenti che 
si verificano nell’agire quotidiano. La misericordia di Dio è 
la sua responsabilità per noi. Lui si sente responsabile, cioè 
desidera il nostro bene e vuole vederci felici, colmi di gioia e 
sereni. È sulla stessa lunghezza d’onda che si deve orientare 
l’amore misericordioso dei cristiani. Come ama il Padre così 
amano i figli. Come è misericordioso Lui, così siamo chiamati 
ad essere misericordiosi noi, gli uni verso gli altri»13.

13    Francesco, Misericordiae Vultus. Bolla d’indizione del Giubileo Straordinario della Mi-
sericordia (15 aprile 2015), 9.



14 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Giovani: 
	 una PROSSIMITÀ possibile

Nicolò Anselmi

Vescovo ausiliare di Genova.

doss ier

1. I giovani e la comunità cristiana

A
ttualmente sono parroco in una piccola ma animata parroc-
chia di circa 2.500 abitanti del centro storico della mia città; 
unitamente a questo ministero di parroco sono anche inca-

ricato diocesano per la pastorale giovanile, l’università e lo sport.

La mia esperienza con il mondo giovanile, attuale e degli ultimi 

anni, è molto varia: una parte dei giovani che incontro sono quelli 

che fin da piccoli, dagli anni del catechismo della iniziazione cri-

stiana, hanno frequentato, in modo più o meno continuativo, la 

comunità cristiana; sono i giovani che hanno vissuto intensamente 

la loro vita cristiana, che hanno fatto i campi parrocchiali, le espe-

rienze di servizio, l’appartenenza ad una associazione.

Una seconda parte di giovani sono quelli che ho incontrato di 

recente, che si sono avvicinati o riavvicinati alla Fede e alla vita 

della Chiesa già da grandi, coinvolti dai loro amici o semplicemente 

incuriositi dall’esperienza religiosa.

Sono inoltre presenti nella mia vita un certo numero di giova-

ni che incontro ripetutamente, nella quotidianità, per le strade del 

quartiere; sono giovani che saluto, con i quali talvolta parlo, ma che 

in realtà non sono interessati ad avere un rapporto profondo con 

me e con la comunità cristiana.

Nella mia vita sono presenti molti giovani con i quali mi vedo 

frequentemente, impegnati nella vita parrocchiale e diocesana, in-



15VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si
Giovani: una prossimità possibile

dispensabili compagni di viaggio, veri doni di Dio per la Chiesa e la 
società intera.

Altri giovani che incontro con una certa frequenza sono quelli 
che partecipano con entusiasmo, settimanalmente, alla vita delle 
proprie associazioni, ma che in realtà non sono particolarmen-
te coinvolti nelle comunità cristiane più ampie, non partecipano 
all’Eucaristia domenicale e alle varie iniziative più strettamente 
parrocchiali.

Un ristretto numero di giovani si rivolgono a me per un cammi-
no spirituale continuativo, ritmato e per il Sacramento della Ricon-
ciliazione.

Potrei andare avanti con la descrizione delle varie tipologie di 
rapporto che sento di vivere con i giovani anche se, è evidente, ogni 
giovane in realtà ha una propria una storia, la propria personale e 
unica storia.

2. Un iniziale sospetto

Volendo pensare in modo generale al rapporto esistente fra il 
mondo giovanile e la comunità cristiana, composta per lo più da 

adulti, mi sembra di avvertire, almeno ini-
zialmente, una certa difficoltà, una sorta di 
“sospetto”, una resistenza all’incontro. 

Questa sensazione di sospetto che le gio-
vani generazioni hanno nei confronti del 
mondo adulto è motivata probabilmente da 

un cumulo di delusioni e ferite affettive, familiari e sociali; molti 
giovani sono stati e si sentono emotivamente traditi dai propri ge-
nitori, che magari hanno frantumato con una certa superficialità il 
nucleo familiare; moltissimi giovani si sentono ingannati dalla so-
cietà che, dopo aver chiesto notevoli sforzi e investimenti econo-
mici per studiare, magari anche all’estero in cambio di promesse 
e certezze professionali, in realtà si accorgono che la società stessa 
non offre loro spazi per lavorare e farsi una vita autonoma.

Oltre all’inganno affettivo e sociale, da parte del mondo adulto 
c’è un inganno economico: i ragazzi sono spesso invitati a spende-
re e a consumare beni effimeri presentati come capaci di dare la 
felicità; in molti casi alcuni beni sono realtà che creano addirittura 
dipendenze, passioni tristi; in quest’ultimo caso l’inganno diven-

Nel rapporto tra mondo 
giovanile e comunità cristiana 

mi sembra di avvertire una sorta 
di “sospetto”, una resistenza 

all’incontro.



16 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier Nicolò Anselmi

ta anche una bugia di tipo morale proposta da una pubblicità che 
mostra strade di benessere che al contrario sono cammini di mor-
te; la precarietà lavorativa e degli affetti alla lunga risultano essere 
sfibranti; anche i media descrivono una comunità adulta malata, 
egoista e litigiosa.

La violenza e la prevaricazione sono ingredienti normali di ogni 
film per qualunque fascia di età.

Il mondo dei social network spesso veicola le debolezze e le fra-
gilità delle persone. In generale, quindi, mi sembra che, almeno 
inizialmente, l’incontro, la vicinanza, la prossimità fra i giovani e 
il mondo adulto – e la Chiesa è parte di questo mondo adulto – sia 
ostacolata da una sorta di diffidenza.

3. Oltre la diffidenza: la via della concretezza

Mi sembra che questa diffidenza, a partire dalla mia esperien-
za, possa essere superata oggi con la realizzazione comune, nella 
comunità cristiana, a favore di tutti, in particolare dei meno fortu-
nati, di gesti d’amore concreti, rivelatori di un autentico dono di 
sé, con una cura personalizzata dei rapporti, con la profondità e la 
dedizione.

Molte persone, giovani e adulti, in questo tempo di crisi materia-
le e spirituale si riavvicinano alla chiesa per motivi di necessità, per-
ché stanno male; tanti giovani cercano amicizia, desiderano liberar-
si dalla sfiducia, vogliono fare esperienze che diano senso alle loro 
giornate, cercano spazi di amicizia e di volontariato; molti giovani 
cercano guarigione da ferite esistenziali, da storie d’amore fallite, da 
stati di depressione e di malessere interiore. Alcuni giovani si avvi-
cinano alla ricerca di un lavoro. Un numero sempre più grande di 
giovani stranieri si rivolge alla comunità cristiana per ricevere aiuto 
in situazioni di studio universitario molto complicate.

Recentemente sono stato avvicinato da una giovane che sta vi-
vendo una situazione di grande sofferenza interiore e mamma di 
una bambina, abbondonata dal compagno, impegnata nel voler 
aiutare a tutti i costi un giovane senza fissa dimora, semi autistico; 
con i suoi capelli verdi, oggi diventati viola, il suo piercing sulla 
guancia destra, la sua anoressia controllata, non battezzata, mi si è 
avvicinata chiedendo aiuto; mi viene a trovare frequentemente per 
parlare e quasi ogni sera mi scrive su Whatsapp.



17VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si
Giovani: una prossimità possibile

L’ho aiutata ad aiutare il suo amico autistico che ogni settimana 
viene a casa mia per farsi una doccia.

Il mio starle vicino concreto, semplice, fatto per lo più di ascolto 
e di aiuto materiale ha creato fra noi una prossimità inaspettata 
soprattutto per lei.

I giovani in molti casi superano la diffidenza e il sospetto quando 
stanno male, quando la sofferenza, anche solo psicologica, morde 
loro la vita ed hanno l’umiltà di ammetterlo. In questi casi credo 
sia importante prendersi cura in modo autentico e concreto di loro, 
proporre cammini esistenziali e spirituali impegnativi, uniti a una 
vera disponibilità a percorrerli insieme.

I Vangeli ci presentano Gesù perennemente in mezzo alle perso-
ne, disponibile a farsi trovare e a guarire i malati e gli indemoniati, 
ad essere prossimo di chiunque.

Quando ho risposto con concretezza e semplicità alle richieste di 
aiuto dei giovani, in modo per quanto possibile continuato e non 
episodico, con gioia e non con pesantezza, con piacere e non per 
dovere, i giovani si sono lasciati coinvolgere in un rapporto di pros-
simità molto solido.

Mi sembra che oggi uno degli aspetti maggiormente apprezzati 
dai giovani sia “fare qualcosa per gli altri”. Il mondo dei media, dei 

social network, delle immagini, delle foto, 
dei test è un mondo reale: è il racconto del-
le emozioni, dei pensieri, delle esperienze 
che le persone vivono.

Ciò che la rete non può dare è la dolcez-
za di un bacio, la tenerezza di un abbraccio, 
il sudore durante un servizio, lo sguardo di 

un ammalato, l’odore dei vestiti di chi vive per strada, il suono delle 
parole di chi viene da un paese lontano.

La parola da sempre deve farsi carne, concretezza; solo così di-
venta salvifica, coinvolgente, attraente; così è accaduto nella perso-
na di Gesù.

Quando le nostre lectio divine, le nostre catechesi, le nostre litur-
gie diventano carne, carità concreta, anche semplice, quotidiana, 
spicciola, i giovani sentono la verità che anima la vita della comu-
nità cristiana e ne rimangono scossi, affascinati e, in qualche caso, 
coinvolti. 

Il mondo dei media, dei social, 
delle immagini, delle foto, dei 

test è un mondo reale: 
è il racconto delle emozioni, 

dei pensieri, delle esperienze 
che le persone vivono realmente.



18 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier Nicolò Anselmi

4. Prossimità fra generazioni

I gesti concreti di amore che, insieme ai giovani, siamo in grado 
di compiere, generano unità fra i giovani e fra generazioni, fanno 
superare quella sensazione di distanza, di sfiducia, che talvolta può 
alimentarsi.

Talvolta accade che anche il mondo adulto, seppur inconsape-
volmente, ostacoli l’emergere dei giovani; alcuni adulti temono di 
essere emarginati e scalzati da chi è più giovane, aggiornato e bril-
lante; ognuno tende a mantenere il proprio posto.

In molti casi, al contrario, ho visto adulti entrare in relazione con 
giovani, accettare la sfida del dialogo e della collaborazione per ge-
nerare realtà nuove che hanno il sapore dell’entusiasmo giovanile 
e dell’esperienza di chi è maturo.

Prossimità
«Alla sera della vita saremo giudicati sulla prossimità verso i fra-
telli»: questa frase di papa Francesco è un forte invito a meditare 
su una delle parole più ricorrenti nelle sue riflessioni. Nel glossario 

bergogliano questo termine richiama immediatamente l’esperienza di una 
vicinanza fisica e spirituale con la gente.

La prossimità è un atteggiamento impegnativo e coinvolge tutta la perso-
na. Apre gli occhi alle necessità degli altri, tende le braccia per aiutare il 
sofferente, libera il cuore dalla durezza e dalla paura. Non guarda razza 
né appartenenza, ma si fa carico di ogni bisognoso che ci sta accanto. 
Abbatte le barriere, accorcia le distanze, si veste di azioni concrete, 
non ama l’ipocrisia né la falsa filantropia. Non è possibile avvicinarsi 
e capire il prossimo senza toccare e curare le piaghe dei poveri, senza 
piegarsi per fasciare le ferite dei sofferenti. Colui che si fa prossimo 

concede all’altro la possibilità di divenire pienamente se stesso e di es-
sere misericordioso come il Padre.

Per Francesco la parabola del buon Samaritano ci svela come la lontanan-
za e il sospetto possano risolversi in prossimità, grazie all’intervento della 

Misericordia. In essa siamo chiamati ad aprirci all’amore capace di superare 
tutti i sospetti e scorgere in ogni volto dolorante il volto della tenerezza di Cri-

sto. In questo modo la prossimità è uno stile di vita, una disposizione naturale 
del cuore che si commuove, una esigenza vitale di ogni chiamato.

di Pietro Sulkowski



19VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si
Giovani: una prossimità possibile

I giovani oggi gradiscono la presenza adulta che promuove e sa 
far emergere i doni della giovinezza.

Questa sinergia spesso si realizza nelle esperienze concrete; nei 
doposcuola, nelle mense per i poveri, nei ricoveri per gli anziani, fra 
i disabili, insieme agli immigrati e ai bambini malati, nelle carceri e 
nei campi profughi, si crea quell’unità che è già realizzata intorno 
all’Eucaristia domenicale e che chiede di diventare carne; il corpo 
di Gesù presente sull’altare si prolunga nel corpo sofferente dell’u-
manità.

Il Santo Padre Francesco con i suoi gesti e con le sue parole ci ri-
chiama costantemente a questa concretezza, all’attenzione alle sin-
gole situazioni, all’urgenza; ci invita ad affrontare con amore con-
creto ciò che sta accadendo ora, adesso, quasi fosse una irresistibile 
chiamata dello Spirito Santo.

5. Prossimità, vocazione, paura

Nella mia esperienza anche recente mi sono accorto di quanto 
sia importante essere vicino ai giovani, anche silenziosamente; ne-
gli ultimi anni ho avuto il dono da Dio di incontrare alcuni ragazzi 
che mi hanno chiesto di fare insieme un serio percorso spirituale.

Per almeno sei di loro ho maturato una ragionevole certezza che 
il Signore li chiamasse alla vita sacerdotale; due di loro hanno intra-
preso la strada del seminario; gli altri quattro sono stati travolti e di-

sorientati dalla paura; il timore di fare scelte 
definitive, e in particolar modo per la scelta 
della vita consacrata, è molto presente nei 
giovani. Ancora oggi mi porto dietro il dub-
bio di non essermi fatto sufficientemente e 
adeguatamente prossimo di questi ragazzi 
nel momento della decisione.

La vicinanza di un adulto può aiutare molto nel superare la pau-
ra delle scelte.

La capacità di essere vicino, di prossimità, di pazienza, di dol-
cezza, di gratuità è frutto di fatica e dell’azione dello Spirito Santo; 
voler essere prossimo dei giovani non mi sembra essere un fatto 
istintivo, spontaneo; è frutto di una lucida, forte, tenace volontà.

La capacità di essere vicino, 
di prossimità, di pazienza, di 

dolcezza, di gratuità è frutto di 
fatica e dell’azione dello Spirito 

Santo; è frutto di una lucida, 
forte, tenace volontà.



20 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier Nicolò Anselmi

6. Prossimità e preghiera

Una prossimità da non dimenticare è la prossimità spirituale, 
nella preghiera, nello Spirito Santo; è sempre possibile essere vi-
cini ai giovani pregando con loro e per loro. Il mondo adulto, dei 
genitori e dei nonni investe moltissime energie emotive e spiri-
tuali per i giovani; il futuro dei giovani desta preoccupazione e i 
genitori sono disposti a donare la vita per i figli. Intorno ai giova-
ni è possibile creare un vortice coinvolgente di preghiere. I social 
network aiutano i giovani stessi a trascinare nella preghiera fiumi 
di persone. Recentemente ho visto fiorire momenti di preghiera a 
favore di ragazzi ammalati o che erano entrati in coma a causa di 
un incidente. Per dodici anni ho insegnato religione in un gran-
de liceo della mia città; ho avuto l’occasione di conoscere alcune 
migliaia di adolescenti. Con loro ho condiviso settimanalmente e 
quotidianamente molte cose: le feste dei 18 anni e i lutti, le boc-
ciature e il servizio con i poveri, partite a calcio ed esibizioni musi-
cali. Purtroppo durante quegli anni, ho dovuto partecipare anche 
ad eventi dolorosissimi: giovani che hanno perso la vita in moto, 
ragazzi deceduti prematuramente per un tumore, adolescenti che 
si sono tolti la vita.

I funerali di questi ragazzi sono tra i fatti più travolgenti che io 
abbia mai vissuto; ho visto i giovani stringersi tra loro in abbracci 
che nulla avrebbe potuto dividere. In questi momenti la prossimi-
tà è obbligatoria. I giovani chiedono vicinanza e questa vicinanza 
diventa indimenticabile. Spesso la perdita di un amico si trasforma 
in gesti di solidarietà e di amicizia; i giovani cercano di ricreare vi-
cinanza con l’amico che non c’è più; mi è capitato di partecipare ad 
un torneo di calcetto intitolato alla memoria di Pietro o di Giorgio, 
due miei alunni scomparsi in modo tragico all’età di 15 anni.

Il ricordo della morte di un ragazzo raramente scolora e quei 
ragazzi oggi diventati 25 e 30enni continuano a vedersi per la santa 
Messa di suffragio annuale.

7. Prossimità e pazienza

La prossimità verso i giovani esige 
pazienza. Stare con i giovani significa ac-
cogliere il fatto che il loro modo di agire 
e pensare non sia tradizionale, ordinato, 

Stare con i giovani significa 
accogliere il loro modo di agire 

e pensare non tradizionale, 
non ordinato...



21VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si
Giovani: una prossimità possibile

sia dal punto di vista culturale che sociale, morale e religioso. È la 
pazienza del cammino, quella che Gesù ha avuto con i discepoli di 
Emmaus.

8. Una prossimità “in uscita”.

Come più volte suggerito da papa Francesco, oggi è necessario 
pensare ad una prossimità che si realizzi fisicamente nei luoghi dove 
i giovani già vivono: la scuola, il mondo del lavoro, l’università; an-
che il mondo della cultura e dell’impegno socio-politico sono luoghi 
frequentati da tanti giovani. La scuola, il lavoro e l’università sono 
ambiti in cui è possibile avviare percorsi di vicinanza, di amicizia 
che durano nel tempo. Il mondo della scuola unito al mondo della 
formazione professionale sono luoghi in cui è possibile entrare in 
relazione con tutti i giovani.

In questi ambiti la comunità cristiana può farsi presente soprat-
tutto attraverso i cristiani che già vivono nella scuola e nell’universi-
tà: gli studenti, gli insegnanti, il personale tecnico e amministrativo.

Anche nella scuola lo stile delle prossimità non può che essere 
quello della carità concreta, della presenza di Gesù veicolata da gesti 
quotidiani d’amore. Ricordo in un incontro di giovani uno studente 
di ingegneria libanese cristiano che chiedeva con intensità e deci-
sione agli altri giovani presenti un aiuto a recuperare gli appunti e i 
libri per studiare ed era stupito che gli studenti cristiani italiani non 
si mettessero al servizio di queste situazioni.

Le biblioteche e le salette studio sono in genere piene di studenti 
che desiderano studiare insieme, uscendo dalle proprie case, in cui 
il nucleo familiare riesce a ritrovarsi ormai solo la sera.

Nella nostra comunità cristiana emerge con sempre maggiore 
evidenza la necessità di aiutare gli adolescenti e i giovani più fragili 
nello studio.

Moltissimi adolescenti si smarriscono nei primi anni delle scuole 
superiori ed una prossimità concreta è quella di stare loro vicino 
supportandoli nello studio.

Lo studio assistito per i ragazzi delle scuole medie è ormai nella 
nostra comunità cristiana una realtà molto presente ed un gesto 
di carità grande. Il crescente numero di giovani stranieri stimola la 
comunità stessa ad un gesto di vicinanza e di accoglienza che può 
apparire ovvio: insegnare la lingua. Per lavorare o per studiare è 



22 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier Nicolò Anselmi

necessario infatti conoscere l’italiano. Nella mia città le scuole di 
italiano per stranieri sono molto frequentate.

Conclusione

Concludendo vorrei ricordare, prima di tutto a me stesso, che 
ogni forma di relazione fra persone, di vicinanza, di incontro, in 
ultima analisi, di amore, ha sempre la forma del mistero pasquale: 
prevede sempre una morte, una sofferenza cui fa seguito un tempo 
di silenzio che prepara alla risurrezione, alla novità, ad una nuova 
nascita.

La disponibilità a morire per amore, 
per il bene, per la verità è un passaggio 
difficile ma indispensabile; una comu-
nità che vuole essere accogliente verso 
i giovani, desiderosa di aiutarli nel loro 

cammino, deve essere disponibile a far morire qualcosa di sé.
Mi sembra di poter dire che le forme di prossimità concreta fra 

giovani e comunità cristiana fanno emergere i bisogni più profondi 
dell’anima; i giovani aprono totalmente il loro cuore a chi si è preso 
cura concretamente di loro.

Il mondo della vita interiore è in molti casi un abisso disabitato 
dove sono presenti relazioni disordinate e limitate. In questo abisso 
Dio è sempre presente e, quando si riesce a farlo emergere, per i 
giovani è una rinascita incredibile.

La cura concreta è fatta di gesti impegnativi, ma soprattutto di 
tante piccole attenzioni quotidiane, personali, che riempiono la vita 
e il cuore.

Un giorno uno scriba chiese a Gesù chi è il prossimo. Il Signore 
rispose con la parabola del Buon Samaritano che si è fermato per 
aiutare chi si era trovato casualmente sulla sua strada e aveva bi-
sogno. Alcuni giovani sono sulla strada delle nostre comunità cri-
stiane, dei nostri quartieri. Pochi o tanti che siano, fermiamoci con 
loro. Potremo presentare loro Gesù, il vero prossimo, colui che è 
più intimo e vicino alla vita nostra e di ogni giovane.

Una comunità accogliente 
verso i giovani deve essere 

disponibile a far morire 
qualcosa di sé.



23VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si

La dimensione vocazionale
	 della GMG

Michele Falabretti
Responsabile del Servizio Nazionale per la pastorale giovanile della CEI, Roma.

doss ier

Q
uando abbiamo iniziato a pensare il cammino della Gmg, 
l’abbiamo fatto con un viaggio: era l’estate del 2014 e, sem-
plicemente, siamo partiti per Cracovia. Pensavo fosse neces-

sario prendere contatto con quel mondo per poter iniziare a decide-

re come far camminare gli altri; così sono partito con le persone con 

cui lavoro al Servizio Nazionale.

In quei giorni è stato facile per me provare a immedesimarmi 

con il cammino dei giovani: venivo da un periodo un po’ partico-

lare, quel viaggio era il primo dopo un tempo – diciamo così – di 

“ritiro intenso”. È stato proprio viaggiando, prendendo contatto con 

Cracovia, che mi sono reso conto di quanto fosse decisivo uscire da 

uno schema superficiale di Gmg: quello che offre l’immagine del-

la spianata vista dall’aereo; migliaia di puntini colorati radunati in 

uno spazio più o meno di campagna. No: la Gmg non può essere un 

semplice raduno di massa da utilizzare per dire le cose più diverse. 

Se alla Gmg arrivano milioni di persone, la storia che ciascuno sta 

vivendo è unica e irripetibile: questo è il vero punto di partenza 

dell’educatore che accompagna. Si vive l’esperienza per poter, in 

qualche modo, tornare a casa arricchiti di qualcosa che permette 

di riprendere in mano il proprio personale cammino di vita quoti-

diano.

Mentre visitavo la città e i luoghi più significativi (chiese, san-

tuari, Czestochowa e Auschwitz) ripensavo alla mia vita che ripren-



24 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier Michele Falabretti

deva dopo la sosta forzata e insieme provavo a pensare cosa potes-
se essere questa esperienza per ogni singolo ragazzo e ragazza che 
sarebbero arrivati dall’Italia nel luglio di due anni dopo. Proprio in 
quei giorni mi si schiarivano alcune idee che, insieme a chi lavora 
con me, abbiamo fatto diventare cardini e punti di riferimento di un 
cammino che mi appariva sempre più necessario aprire e sostenere.

Sono stato “dall’altra parte”: un prete di oratorio che ha portato i 
suoi ragazzi a vivere Gmg ed esperienze; un prete in diocesi chiama-
to a organizzare il percorso delle parrocchie. Ne ho sentite di tutti i 
colori. Quelli che venivano ad accompagnare i giovani, ma non ne 
avevano voglia o erano insofferenti a qualunque disagio; quelli che 
stavano a casa e dal trespolo a cui erano aggrappati a dire che “tanto 
non serve a nulla”; e infine quelli entusiasti perché finalmente non 
bisognava fare niente: bandiera sulle spalle, cappello azzurro in te-
sta e via cantando…

Ho pensato, in quel famoso luglio, che troppe cose sono successe 
a chi si è voluto lasciar interrogare e provocare, a chi si è messo in 
gioco, a chi non ha lasciato che il tempo passasse da solo, ma ha 
provato a vivere la Gmg come un cammino possibile. Perché non 
sono mai mancate le persone che facevano le cose per bene e si 
capiva dai volti dei loro giovani. È stato proprio in quei giorni che 
mi è nata dentro un’espressione che sintetizza tutto quello che sarà 
scritto in queste pagine: la dimensione vocazionale della Giornata mon-

diale della gioventù.

1. Che cosa è una Gmg? Un pellegrinaggio!

A qualcuno può sembrare strano, ma prima di tutto è necessario 
cercare di capire che cosa è una Gmg: si tende, infatti, a darlo per 
scontato; e la tipicità dell’esperienza sembra non rendere necessaria 
nessuna parola in più. Questo poteva valere un po’ di anni fa: tra 
il 1989 (Santiago de Compostela) e l’Agorà dei giovani di Loreto 
(2007), gli italiani hanno potuto vivere 9 grandi eventi – in Italia o 
in Europa – nell’arco di 18 anni; praticamente uno ogni due anni. 
Dal 2007 a oggi (in nove anni) un solo grande evento (Madrid, 
2011). Oggi molti ragazzi non sanno cosa è una Gmg: segno che 
le forme pastorali hanno bisogno di essere governate e riempite di 
senso, rilette e rilanciate, altrimenti non servono a nulla e soprat-
tutto non sono inossidabili.



25VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si
La dimensione vocazionale della Gmg

Questo ragionamento ci rimanda subito a un elemento essen-
ziale: la convocazione. Non si va alla Gmg perché lo si decide, ma 
prima di tutto perché si è convocati dal Papa attorno alla croce di 

Gesù. È un carattere, questo, fondamentale 
che subito ci mette nell’ottica vocazionale: 
se ha senso nella vita affidarsi a una chia-
mata (cosa devo fare?) è perché anzitutto 
ci è dato di vivere, siamo stati chiamati a 
vivere, non lo abbiamo deciso noi. 

Convocati a uscire dal quotidiano, ad andare in un luogo, a cam-
minare insieme agli altri e da soli nello stesso tempo: sono le ca-
ratteristiche del pellegrinaggio, quell’andare per “campi” (per-agros) 
che è uscire dalla città e raggiungere un’altra meta. Ecco: mi pare 
che la Gmg debba rientrare a pieno titolo nell’esperienza del pelle-
grinaggio, dobbiamo farla vivere ai giovani come un cammino a cui 
ci si prepara, un’esperienza che si attraversa e un ritorno alla vita 
quotidiana. L’apertura di questo spazio/tempo è preziosa se davvero 
si riescono a creare le condizioni perché il cammino restituisca a 
ciascuno il senso del vivere quotidiano.

Ci viene facile fare affermazioni nette sulla contemporaneità: i 
pensieri che la attraversano, la fatica di comprenderla, il bisogno di 
trovare punti di riferimento. Immaginiamo quanto è difficile tro-
vare se stessi, per i giovani, oggi. Ma non può essere impossibile: 
questo è il tempo che ci dà il Signore e qui siamo chiamati a vivere. 
Dunque un pellegrinaggio come la Gmg ha senso se percepiamo il 
“peso” vocazionale che può avere per ciascuno di loro: mentre si 
allontanano dalle strade di tutti i giorni, ne percorrono altre a loro 
sconosciute. Che però – già lo sappiamo – li devono far tornare a 
casa con la scoperta di qualcosa di importante per se stessi.

Le strade servono per avvicinarsi o per allontanarsi, per cambia-
re misura, per invertire il punto di vista. Gesù è l’uomo che cam-
mina, che va verso l’altro e tutti gli altri. Anche quando si dirige 
verso il deserto, quando la strada che intraprende lo allontana dal 
Giordano, dalla regione abitata, feconda, abbondante (cosa ci vai a 
fare alla Gmg?), Gesù ci viene incontro. La strada che percorre lo 
avvicina a un luogo povero e solitario in cui manca, in apparenza, 
anche ciò che è essenziale. Intraprendere questo pellegrinaggio si-

Andiamo alla Gmg perché 
convocati dal Papa attorno 

alla croce di Gesù: siamo 
stati chiamati a vivere, non lo 

abbiamo deciso noi.



26 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier Michele Falabretti

gnifica prendere le distanze, allontanarsi un po’ da tutto quello che 
“riempie” le nostre giornate, per capire di cosa davvero intendiamo 
vivere. «Non di solo pane vive l’uomo» (Lc 4,4).

Quanto sarebbe importante provare a vivere anche le fatiche fi-
siche, il fatto di dormire per terra, il cibo che sarà un po’ così, come 
la possibilità di rivivere l’esperienza di Gesù nel deserto per capire 
cosa dobbiamo vivere quando torniamo a casa!

Alla categoria di pellegrinaggio, tra l’altro, è tornato anche papa 
Francesco nella Bolla di indizione del Giubileo: «Il pellegrinaggio 

è un segno peculiare nell’Anno Santo, 
perché è icona del cammino che ogni 
persona compie nella sua esistenza. La 
vita è un pellegrinaggio e l’essere umano 
è viator, un pellegrino che percorre una 
strada fino alla meta agognata. Anche 
per raggiungere la Porta Santa a Roma e 
in ogni altro luogo, ognuno dovrà com-
piere, secondo le proprie forze, un pel-

legrinaggio. Esso sarà un segno del fatto che anche la misericordia 
è una meta da raggiungere e che richiede impegno e sacrificio. Il 
pellegrinaggio, quindi, sia stimolo alla conversione: attraversando 
la Porta Santa ci lasceremo abbracciare dalla misericordia di Dio e ci 
impegneremo ad essere misericordiosi con gli altri come il Padre lo 
è con noi» (Misericordiae Vultus, n. 14).

Questo dà alla Gmg di Cracovia uno scenario specialissimo: è il 
pellegrinaggio dei giovani del Giubileo della Misericordia. Muover-
si dentro questo tempo e questo spazio significa collocarsi in una 
situazione precisa che, in qualche modo, nessuno deve inventarsi 
da capo. È un cammino personale dentro il cammino della Chiesa.

2. Accompagnarli nel fare memoria

Abbiamo molto insistito, iniziando più di un anno prima, affin-
ché le diocesi facessero della Gmg un progetto pastorale, aiutan-
do i preti e gli educatori a pensare il cammino. Abbiamo offerto 
strumenti, chiedendo che ciascuno li adattasse (o anche li rifacesse 
completamente nuovi) alle proprie situazioni: si accompagnano le 
persone nelle situazioni in cui si trovano, non ci si adegua a un 
sistema.

«Il pellegrinaggio è icona del 
cammino che ogni persona 
compie nella sua esistenza. 

La vita è un pellegrinaggio e 
l’essere umano è viator... Anche 

la misericordia è una meta da 
raggiungere e che richiede 

impegno e sacrificio».



27VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si
La dimensione vocazionale della Gmg

Devo dire che la sensibilità e la creatività in Italia non mancano: 
molti si sono dati da fare per poter scandire il percorso di avvicina-
mento al prossimo mese di luglio, cercando di coinvolgere anche 
quelli che non verranno a Cracovia. Purtroppo si deve registrare 
anche che qualcuno non si muove in questa direzione: la pigrizia 
pastorale esiste. Ciò che fa riflettere è il fatto che si tratta di una si-
tuazione a “macchia di leopardo”, segno che a qualsiasi latitudine in 
Italia c’è chi si dà da fare con intelligenza e cuore e chi abbandona le 
cose al corso degli eventi. Questa annotazione non vuole assumere 
il tono del giudizio, ma deve essere fatta perché ci si ricordi che le 
geremiadi contro i tempi e le situazioni sfavorevoli non valgono; 
una cosa certa è che dove si lavora con coscienza ci sono (molti) 
giovani che fanno cammini di vita bellissimi.

Ormai siamo alla vigilia dell’evento: quello che è stato, è stato. 
Bisogna ora essere attenti a questa fase che è la più visibile, quella 
degli zaini e delle partenze, dei viaggi e dell’esperienza. Da anni il 
bagaglio di ciascuno si arricchisce di due elementi: lo zaino conse-
gnato dalla Chiesa che ospita e un piccolo kit per i giovani italiani. 
Tra le cose presenti per gli italiani, abbiamo pensato di inserire un 
diario, trasformando un semplice libretto della preghiera (con canti 
e salmi) in uno strumento per il cammino personale.

Diario deriva da dies, giorno, quotidianità, ritmo del vivere sulla 
terra scandito dagli astri del cielo... la percezione del tempo durante 

il pellegrinaggio si fa più acuta e contraddit-
toria: il tempo è lungo, incredibilmente am-
pio, abbondante, eppure sfuggente, incal-
zante, mai abbastanza. Chiediamo ai ragaz-
zi di tenere un diario per aiutarli a contare 
il tempo per non perderlo, ma nemmeno 
per sentirsene proprietari. Il tempo è dono, 

grazia ineffabile, acqua limpida versata nelle mani: un diario serve 
a farne memoria in ciò che sarà dopo. E questa è un’indicazione 
preziosa per chi accompagna: il cammino deve essere un esercizio 
che porta alla capacità di fare memoria.

Memoria, oggi come non mai, è sinonimo di capacità di accumu-
lo (“quanti giga hai?”), ma non è questa la memoria che proponia-
mo di custodire. È la memoria sapiente che trattiene le cose più im-
portanti e le lega insieme, le infila una ad una come perle preziose. 

Durante il pellegrinaggio il 
tempo è lungo, incredibilmente 

ampio, eppure sfuggente, 
incalzante, mai abbastanza: 

un diario serve a farne memoria 
in ciò che sarà dopo.



28 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier Michele Falabretti

È la memoria di cui Maria continua a essere madre e maestra: «Sua 
madre custodiva tutte queste cose nel suo cuore» (Lc 2,51). La me-
moria sapiente è questione di intelligenza (il guardare attraverso) e 
questione di cuore, di affetti, di legami.

Non si tratta di scrivere (e disegnare?) chissà cosa e chissà quan-
to, ma di cogliere l’essenziale (in particolare quello invisibile agli 
occhi e ai selfie) e di non perderlo, non lasciarlo confondere in mez-
zo a tutto il resto. Facendo sì che la memoria che segnerà questo 
pellegrinaggio sia altresì una memoria condivisa.

La Chiesa è nata (e continua a nascere) proprio dal mettere in 
comune i gesti e le parole di Gesù. Il ritrovarsi dei discepoli impau-
riti e increduli dopo la morte di Gesù in croce, il condividere e il 

pregare, l’accogliere lo Spirito, li ha resi 
i primi cristiani. Sono diventati i fratelli 
maggiori di una moltitudine di cui an-
che noi facciamo parte. La Gmg è ricca 
di incontri, scambi, prossimità sorpren-
denti: non bisogna lasciare che queste 
occasioni di fraternità siano superficiali. 
Sia con gli amici con cui si è in pelle-
grinaggio, sia con chi ci si trova accanto 

per caso non si deve rinunciare a condividere l’esperienza che si sta 
facendo e la fede che muove lungo il cammino. Non importa che si 
abbiano solo dubbi o domande da consegnare all’altro: così è stato 
anche per i pellegrini di Emmaus...

Tutto questo, evidentemente, a patto che qualcuno lo faccia fun-
zionare: non possiamo pensare che queste cose accadono perché 
sono scritte sulle pagine di un piccolo sussidio. È necessario che 
chi accompagna ne sia consapevole, si prepari, soprattutto con la 
preghiera; e alla fine, passo dopo passo, giorno dopo giorno, sia 
attento nell’accompagnare e nel sostenere il cammino di ciascuno. 
Questo se anche i preti condividono la responsabilità: uno non può 
essere attento alle parole e ai silenzi, agli umori e alla situazione 
di ciascuno, se è totalmente assorbito dalle questioni logistiche. È 
un buon esercizio pastorale che preti e religiosi devono mettersi in 
condizioni di fare, liberandosi di incombenze che possono affidare 
ad altri. I ragazzi devono essere portati bene a Cracovia, ma ancora 
migliori devono tornare a casa.

La Gmg è ricca di incontri, 
scambi, prossimità 

sorprendenti: non si deve 
rinunciare a condividere 

l’esperienza che si sta facendo 
e la fede che muove lungo il 
cammino. Così è stato per i 

pellegrini di Emmaus...



29VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si
La dimensione vocazionale della Gmg

3. La vita spirituale durante l’esperienza

I giorni del raduno mondiale sono carichi di momenti di spiri-
tualità che aiutano a trasformare un viaggio in pellegrinaggio. Non 
mancano i momenti in cui i giovani si ritrovano a cantare, pregare, 
gioire, piangere, vibrare di grazia, sperimentare misericordia, ac-
cogliere il dono, decidersi per un futuro buono tanto per se stessi 
quanto per l’umanità intera.

«Il silenzio è il primo spazio del viaggio, spazio per l’altro, per le 
ipotesi del congiuntivo, luogo del rischio permanente, possibilità di 
perdersi, rispetto alle sicurezze del rumore di fondo, del brusio del 
mondo. Il rischio del silenzio predispone all’ascolto e alla comu-
nicazione, apre una nuova dimensione comunicativa ed educativa 
assieme»1. La preghiera nel pellegrinaggio è movimento di raccogli-
mento e di apertura allo stesso tempo.

3.1 La lettura quotidiana del Vangelo

È importante approfittare dell’intensità delle celebrazioni 
liturgiche e di preghiera quotidiana per abituare i giovani a una 
confidenza con il Vangelo. La lettura quotidiana del Vangelo non 
è la soluzione immediata a tutti i problemi, non è una forma di di-
vinazione attraverso la quale scoprire il futuro, né un amuleto che 
scaccia ogni male.

La lettura quotidiana del Vangelo educa a un’intelligenza saggia 
e fiduciosa, insegna che le parole del Maestro sono semi fecondi che 
vanno coltivati con cura e che necessitano di terra fertile per cre-
scere. A volte le parole lette appaiono di non facile comprensione: 
questo significa che c’è bisogno di un aiuto in più per ricomporre 
il senso a una visione più ampia e più squisitamente evangelica. 
Perché c’è tanto invisibile da scoprire e leggere tra le righe, c’è tanto 
silenzio in cui udire la voce di Dio e non solo le sue parole...

Giorno dopo giorno è il ritmo dell’esistenza che nel pellegrinag-
gio si avverte più chiaro, più scandito, più parlante. L’incedere dei 
passi si confronta con il battere del cuore e agli occhi si svela la 
possibilità di contemplare ciò che è attorno. Ogni volto, ogni espe-
rienza, ogni spazio si rivelano come parziale riflesso – ma non per 
questo meno autentico – dell’Altro e dell’Altrove.

1   G. Fiorentino, Il valore del silenzio, Meltemi Editore, Roma 2003.



30 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier Michele Falabretti

Giorno dopo giorno verrà proposto di scandire i passi e di illu-
minare lo sguardo attraverso la lettura del Vangelo che la Chiesa 
medita e annuncia, custodisce e rilegge. È un Vangelo quotidiano, 
proprio come il pane richiesto nel Padre Nostro: perché «non di solo 
pane vivrà l’uomo, ma di ogni parola che esce dalla bocca di Dio» 
(Mt 4,4).

Per questo la cura del contatto fra i giovani e le parole del Vange-
lo è decisiva affinché al termine della Gmg, pellegrinaggio di cuori 

in ricerca del Volto della Misericordia, 
possano restare feriti dalla nostalgia 
dell’incontro con il Vangelo e sentirsi 
responsabili della custodia di tanta ric-
chezza.

3.2 La preghiera dei salmi

I salmi sono le preghiere che condensano la fede ebraica, sono le 
parole degli uomini che hanno riletto le vicende del popolo eletto 
come storia di salvezza, luogo della manifestazione dell’Altissimo 
che porge l’orecchio, che si china sul piccolo e lo salva.

I salmi sono la preghiera di Gesù e dei suoi apostoli. Le parole 
dei salmi sono parole interiorizzate, fatte memoria e carne, così 
che in ogni occasione si possa cantare: «Sulla mia bocca sempre la 
sua lode» (Salmo 34). Le parole dei salmi scandiscono il cammino 
verso Gerusalemme, fino al Golgota, per celebrare nella fine un 
nuovo “Inizio”: «Dio mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato?» 
(Salmo 22).

I salmi sono la preghiera della Chiesa che ogni giorno nel mondo 
canta la stessa lode, segno tangibile di comunione e di fratellanza. 
Alcuni salmi vengono affidati anche a ciascun giovane durante la 
Gmg, perché possa sempre trovare parole che interpretano la sua 
esperienza aiutandolo a porla dinnanzi al Signore. Un buon eser-
cizio potrà essere (più che di recitare molti salmi) quello di far “ri-
scrivere” un salmo al giorno a ciascun giovane, perché possa spe-
rimentare la possibilità di comprendere come pensieri e sentimenti 
possono entrare e coinvolgersi nella preghiera.

Viene spontaneo a preti e religiosi mettere subito in mano ai 
ragazzi la Liturgia delle Ore: certo, è la preghiera della Chiesa. Ma è 
una preghiera che ha bisogno di un lungo esercizio per essere com-

La cura del contatto fra i giovani 
e la parola di Dio permette che 

restino feriti dalla nostalgia 
dell’incontro col Vangelo...



31VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si
La dimensione vocazionale della Gmg

presa nella sua forma. Perché non venga a noia troppo in fretta a 
giovani poco abituati a questo ritmo, sarà importante utilizzarlo un 
po’ alla volta. Accettando il “fastidio” di pregare con loro e ritagliarsi 
poi lo spazio per il breviario personale...

4. Le scelte vocazionali

Arrivati in fondo ne dobbiamo parlare. Un tempo così inten-
so, ricco di spiritualità e di relazioni, di incontri straordinari (con il 
Papa, con i giovani di tutto il mondo) è un tempo pieno di provo-
cazioni intense, quelle che aiutano a imboccare strade nuove. Molti 
si sono decisi a seguito di un’esperienza come la Gmg. Volutamen-
te, però, ho lasciato per ultimo questo aspetto. Senza disconoscer-
ne l’importanza, penso che il tema della scelta vocazionale sia una 
conseguenza di ciò che si è vissuto. Che sarà tanto più provocante, 
se sarà stato seguito e coltivato.

Per questo gli aspetti di accompagnamento e di cura delle per-
sone vengono prima di tutto. E devono avere il carattere di una 
grande libertà. Pur sapendo, cioè, che il tempo della Gmg è un tem-

po fecondo dal punto di vista vocaziona-
le, i giovani vanno accompagnati perché è 
giusto farlo, perché ne hanno bisogno. Con 
una grande delicatezza e attenzione. Non 
è improbabile, infatti, che qualcuno pos-
sa percepire impulsi fortemente missiona-

ri che però hanno bisogno di essere rielaborati. Il discernimento è 
un’arte lunga e paziente.

Il tempo che si apre al ritorno è, da questo punto di vista, fonda-
mentale: le molte azioni pastorali che si fanno a favore dei giovani 
e con loro non peccano mai di generosità. A mancare è spesso la 
cura certosina di una semina che sa attendere e – nello stesso tem-
po – coltivare. Perché questo accada è necessario formare anzitutto 
le sensibilità: i vescovi, i responsabili diocesani, gli educatori che si 
offrono nel servizio dell’accompagnamento, devono soprattutto far 
crescere le competenze perché i giovani, attraversando l’esperienza 
della Gmg, possano incontrare maestri e testimoni di vita spirituale 
autentica.

Durante la Gmg i giovani hanno 
bisogno di essere accompagnati 

con grande delicatezza e 
attenzione nella lunga e 

paziente arte del discernimento. 



32 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier Michele Falabretti

Per chiudere

«Un frate di nome Celestino si era fatto eremita ed era andato a vivere 
nel cuore della metropoli dove massima è la solitudine dei cuori e più forte 
la tentazione di Dio. Perché meravigliosa è la forza dei deserti d’Oriente fatti 
di pietre, di sabbia e di sole, dove anche l’uomo più gretto capisce la pro-
pria pochezza di fronte alla vastità del creato e agli abissi dell’eternità, ma 
ancora più potente è il deserto delle città fatto di moltitudini, di strepiti, di 
ruote di asfalto, di luci elettriche, e di orologi che vanno tutti insieme e pro-
nunciano tutti nello stesso istante la medesima condanna» (Dino Buzzati).

Le parole di Buzzati ci aiutano a trovare una conclusione: «An-
cora più potente è il deserto delle città». I giovani usciranno dal loro 
quotidiano per rientrarvi e scoprire che ciascuno è responsabile di 
sé, chiamato a camminare accanto agli altri, costretto talvolta da 
ritmi di cui non può decidere, non può però rinunciare a esserci 
e a decidere tutto il possibile per il bene di sé e del mondo che lo 
circonda.

Questo è l’aspetto vocazionale della vita e del pellegrinaggio di 
una Gmg. Se riusciremo ad accompagnare i ragazzi in questo per-

corso, si apriranno per loro spazi di me-
raviglia e stupore: li aiuteremo a sapersi 
accorgere che Dio è in mezzo a noi, che è 
all’opera ogni giorno, che ci parla con un 
sorriso, con il volto di una persona cara, 
con un gesto di amore gratuito. Meravi-

gliarsi vuol dire, come Maria di Nazaret, rallegrarsi per le meraviglie 
che il Signore non cessa di compiere anche tramite noi, suoi poveri 
e semplici discepoli. È lo stupore di chi sa vedere le cose con l’occhio 
di Dio, il Dio delle meraviglie. 

Se riusciremo ad accompagnare 
i ragazzi, li aiuteremo

ad accorgersi che Dio è in mezzo 
a noi, che ci parla 

con amore gratuito.



33VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si

La beatitudine 
	 del CONFLITTO redento

I giovani: nel conflitto la profezia della misericordia

Beppe M. Roggia
Docente di Pedagogia vocazionale presso la Pontificia Università Salesiana di Roma - Roma.

doss ier

1. Il conflitto nel vuoto di vivere

V
enerdì 4 marzo 2016: il giorno più nero di questi mesi. Ad 
Aden nello Yemen quattro suore di Madre Teresa vengono 
barbaramente massacrate alle 8,30 del mattino. Nello stesso 

giorno, presumibilmente nelle stesse ore, nel quartiere Collatino 

di Roma, dopo una lunga tortura e lenta agonia, il giovane Luca 

Varani viene ucciso da due “amici” per “vedere l’effetto che fa”, in 

un contesto raccapricciante di droga, alcool e sesso. E poi lo sroto-

larsi della triste scia di violenza e di barbarie con i fatti terrificanti 

che hanno insanguinato Bruxelles e Lahore durante la settimana 

santa. In tutte queste storie, giovani come protagonisti. La cronaca, 

come al solito, si è affrettata a fare un sacco di minuziose e mor-

bose ricostruzioni, come è ormai in uso nella nostra società dello 

spettacolo. Noi ci chiediamo con angoscia che cosa può produrre 

tanta crudeltà e violenza e per di più in cuori che si stanno appena 

aprendo alla vita sul palcoscenico del mondo, come sono appunto 

quelli dei giovani. Non ci vuole molto a fissare la nostra attenzione 

e puntare il dito sul modello di cultura nel quale siamo immersi 

con tutte le dinamiche che muovono le sue spire e i suoi tentacoli. 

Un nodo cruciale che anche il presidente della Cei, card. Angelo 

Bagnasco, ha indicato al Consiglio permanente della Conferenza 

episcopale il 14 marzo scorso: «Quali valori, quali ideali, quali capa-

cità di raziocinio, quale idea di libertà e di amore, quale valore delle 



34 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier Beppe M. Roggia

regole e della legalità stiamo presentando non solo come famiglia, 
scuola, chiesa ma come società nel suo insieme»1. Sono soprattutto 
due le linee che emergono preoccupanti e che risuonano nel cuore 
dei giovani con i decibel di un’eco lacerante e distruttiva: il model-
lo di vita proposto dai media attraverso la “banalità” del male e il 
narcisismo ipertrofico di sé stessi. L’esistenza viene interpretata per 
lo più sulla falsariga di quello che i media ci dicono e ci invitano a 
realizzare. La rappresentazione mediatica dominante infatti mar-
tella e ci inchioda quotidianamente sulla “banalità del male“ con 
un’aggressività sguaiata, una violenza sfrenata, un conflitto inter-
generazionale sommerso e perfido, un consumismo eccessivo. Tutte 
cose che formano il fondo più buio e per lo più incompreso della 
cronaca nera e che incidono in modo particolare sulle fragili menti 
dei giovani. Si dice che molta realtà mediatica riflette la realtà, ma 
è contemporaneamente vero che contribuisce in maniera decisiva 
anche a crearla. 

L’altra linea emergente è quella di una società che non riesce 
a tollerare che le persone siano considerate perdenti, schiacciate 
dal destino. Una società che ci chiede immediatamente di essere 
sempre in grado di superare ogni dolore, ogni vergogna, perché al-

trimenti veniamo “scartati“. Un convinci-
mento inconsapevole, ma che è penetrato 
a macchia d’olio nelle fibre profonde delle 
coscienze di tutti, dai politici, ai banchieri, 
ai leader di opinione, dello spettacolo e del-
lo sport, a tutti, con il bisogno incontenibile 
di autopresentarsi sempre come i più bravi 
di turno, non importa se si risulta sbruffoni 

e sfrontati; con l’urgenza di mostrarsi sempre al meglio, perché nu-
triti di narcisismo ipertrofico, gonfio di sé. 

È il prurito irresistibile di essere continuamente blanditi, applau-
diti, ammirati e lusingati come mamma pubblicità ripete continua-
mente: «Tu sei il più bello e il più forte». Così si crede di essere sem-
pre meglio e di poter godere di tutti gli attimi fuggenti che devono 
essere imperdibili soprattutto con il consumo e l’approvazione degli 

1    A. Bagnasco, Prolusione ai lavori del Consiglio Permanente CEI, Genova, 14-16 marzo 
2016, n. 5.

È il narcisismo di un’epoca 
disperata, che abbandona 
le persone nella tensione 

continua di lustrare un proprio 
ego smisurato, nutrito di tanti 

“like” sui social, dove ci si 
espone in tutte le pose.



35VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si
La beatitudine del conflitto redento

altri. Tutto questo lo potremmo etichettare con “cultura del vuoto“, 
dei “lavori forzati“ del godimento con le giornate stipate di passa-
tempi per sconfiggere il vuoto e la noia. Una voragine diabolica in 
cui si può insinuare di tutto. Infatti, se “si tira a campa’“ bastano 
buone dosi di cocktail di droga, alcool, sesso, esperienze of limits col 
rischio per la propria esistenza e per quella degli altri; se si osa so-
gnare un mondo e una società diversa, si cade facilmente nelle spire 
del fondamentalismo religioso o da centri sociali, per lo più specia-
lizzati nell’istintualità distruttiva di quanto incontrano sul proprio 
cammino. In fin dei conti, non sono forse cellule cancerogene dello 
stesso corpo sociale, specie europeo laicista e decadente? Potremmo 
rovesciare tutto questo groviglio nel grosso contenitore del conflitto 
generalizzato, nel quale ci muoviamo ed esistiamo, che richiude 
ogni cosa nel disagio di vivere e che fa presa soprattutto fra i giova-
ni. I flash di questa panoramica non vogliono essere mossi da uno 
sguardo cinico fatto insieme di indifferenza e di nichilismo e che 
cerca di tirarsi fuori nascondendosi sotto il tappeto del perbenismo, 
ma dal desiderio che non demorde di cercare un filo di Arianna per 
uscire dal labirinto e dal tunnel di questa cultura, per trovare un 
rinnovato alfabeto dell’umano e della comune umanità. 

2. Un conflitto “generativo” o distruttivo? 

Certo, la vita ci pone di fronte alle differenze ed è essa stessa, per 
molti aspetti, differenza che genera differenze. Siamo tutti unici e 

molteplici e ciò rende ogni relazione in-
contro o scontro e sempre in modo coin-
volgente e impegnativo. È sempre una 
specie di scontro tra ciò che una perso-
na o il proprio gruppo di appartenenza 
desidera e qualche altra cosa (un’istanza 
interiore, interpersonale o sociale) che 
blocca od ostacola la possibile realizza-
zione. Il conflitto è essenzialmente que-
sto e si allarga su larga scala abbraccian-
do conflitti di individuazione personale 
e di appartenenza; conflitti di interessi; 

conflitti di culture; conflitti di conoscenza tra teorie e modi di pen-
sare diversi. 

Che lo vogliamo o no, con 
l’incertezza che sempre 

comporta, il conflitto è parte 
integrante dell’esperienza 

quotidiana nei diversi contesti 
della vita e richiede di essere 
elaborato e gestito nella sua 

evoluzione, perché, proprio da 
una buona sua gestione, può 
generare molte risorse per la 

crescita personale e collettiva. 



36 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier Beppe M. Roggia

Nel linguaggio quotidiano con la parola conflitto intendiamo 
normalmente guerra e violenza. Eppure c’è da chiedersi se sono 
proprio impossibili un’intesa e una possibile cooperazione effettiva 
fra noi umani, pur all’interno di una situazione di conflitto. Di fatto, 
nella maggior parte delle nostre relazioni e della nostra esperienza 
sono la guerra e l’antagonismo a predominare. Le nostre emozioni 
aggressive possono portarci ad avvicinarci o a distruggerci a seconda 
di come le elaboriamo nelle nostre relazioni e di come ci educhia-
mo a vivere insieme agli altri. È ormai indiscusso che noi diven-
tiamo noi stessi solo attraverso una fitta rete di relazioni con gli 
altri. E la distruttività umana sembra proprio collegata al modo in 
cui le nostre relazioni contribuiscono all’elaborazione della nostra 
aggressività. Esse possono sostenerci nella direzione della reciproci-
tà, del dialogo, della buona elaborazione delle differenze con cui ci 
incontriamo e quindi dei conflitti; oppure possono intrigarci verso 
comportamenti distruttivi, che non tollerano le differenze, facendo 
vincere la paura di conoscere e di cambiare e inducendo quindi a 
fare prevalere l’uso della forza. 

La scintilla dell’incendio distruttivo dei conflitti è per lo più de-
terminata da una insufficiente conoscenza dei nostri comportamen-
ti emotivi, affettivi e dei processi che stanno alla base dei nostri 
modi di agire. Per questo le luci e le ombre dell’anima devono es-
sere guardate bene in faccia, devono essere comprese, se si vuole 
cercare di gestire i conflitti in modo virtuoso. È essenzialmente que-
stione di coscienza e di conoscenza. Infatti la coscienza di noi stessi 

Il conflitto, che è parte integrante della nostra esperienza quo-
tidiana, può essere definito come la presenza, nel comporta-
mento di una persona, di motivazioni contrastanti rispetto ad 

un obiettivo che si vuole raggiungere. Si tratta di una specie di scontro tra 
ciò che la persona, o il proprio gruppo di appartenenza, desidera e un’istan-
za interiore, interpersonale o sociale che impedisce la soddisfazione di un 

bisogno, di un’esigenza o di un obiettivo che si è prefissato. I conflitti sono 
quindi di diverso tipo. Ci sono conflitti di identità e individuazione personale e 

di appartenenza; conflitti di interesse; conflitti di culture; conflitti di conoscenza 

Conflitto di Beppe M. Roggia



37VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si
La beatitudine del conflitto redento

e del mondo è la condizione della nostra presenza e nello stesso 
tempo la via per la quale siamo sensibili in maniera virtuosa sia al 
nostro mondo interiore che alla realtà del mondo. È questo che crea 
l’attenzione al valore delle differenze a tutti i livelli. Occorre perciò 
superare il senso comune e l’immaginario, che considerano l’altro 
essere umano guidato principalmente da interessi egoistici da per-
seguire e difendere ad ogni costo a nostro svantaggio. 

Quando parliamo di luoghi comuni non ci riferiamo a spazi di 
condivisione, bensì a modi di dire che condizionano poi modi di 
fare, che tendono ad emarginare chi e cosa non si condivide. Se ce-
diamo al fascino delle generalizzazioni e si attribuiscono tutti i pregi 
(o i difetti) ad una realtà, senza pesi e misure critiche di positivo e 
negativo, si finisce presto per provocare una specie di cortocircuito 
sociale, per cui, ad esempio, l’esperienza, il senso della memoria, la 
rilettura del passato degli anziani cessano di dialogare con la crea-
tività, l’audacia, la passione un po’ incosciente dei giovani. Ma così 
la società intera barcolla, priva di radici e di ali; diviene un mondo 
ostile di vecchi e di insoddisfazione per gli stessi giovani. È inutile il-
ludersi: tutti i mezzi tecnici ed economici che abbiamo a disposizio-
ne, per quanto potenti, si rivelano inadeguati a gestire le relazioni 
e i conflitti, anzi li complicano, perché non c’è società pienamente 
umana senza dignità di ogni singola persona. 

Occorre invece lavorare su più fronti (la conoscenza della propria 
persona, l’educazione della coscienza, il senso del bene comune, i 
grandi principi e valori della dignità umana…) nella consapevolezza 

tra teorie e modi di pensare diversi. Possono esser conflitti manifesti, 
quando esistono due realtà contrapposte delle quali la persona è suffi-
cientemente conscia; oppure ci sono conflitti latenti quando gli elementi 
consci svolgono una funzione di copertura spesso deformata nascon-
dendo il reale conflitto profondo. 
Ogni conflitto pone la persona di fronte a due o più alternative e sovente 
non lo si sa affrontare nel modo più intelligente e fruttuoso. Spesso ci 
si accontenta di meccanismi di difesa, separando le parti in conflitto, 
oppure arrivando a un compromesso. È importante invece elaborare il 
conflitto e gestirlo nella sua evoluzione, perché può e deve generare 
molte risorse sia per la crescita personale che collettiva. 



38 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier Beppe M. Roggia

dei propri limiti e fragilità e di quelli della società intera. Occorre in 
ogni caso esporsi in prima persona al “contatto”, al reciproco rico-
noscimento, alla capacità di accoglienza e di primo passo. Inoltre, 
creare le condizioni perché un problema di conflitto possa trasfor-
marsi in una risorsa di crescita sia personale che sociale. Si tratta di 
individuare ciò che è foriero di morte per sradicarlo e di lì liberare 
le energie del rinnovamento. 

Accogliere il conflitto e il suo valore generativo significa prestare 
attenzione alle possibilità della riorganizzazione delle situazioni che 
ogni relazione ci offre con nuove opportunità e una nuova creatività 
che supera l’indifferenza, l’anonimato e l’abitudine, proprio quelle 
cose che avvolgono la nostra società come una tela di ragno. Allora 
il conflitto, che tanta eco drammatica ha nel cuore dei giovani, non 
sarà forse e probabilmente un lacerante grido di aiuto per liberare 
se stessi, la vita, la società tutta dalla prigione contemporanea del 
vuoto? Ma per questo è necessario lo start up della misericordia.

3. Nel conflitto “generativo” la profezia della misericordia

Roberto Vecchioni nel suo ultimo libro, La vita che si ama. Storie 

di felicità, si chiede se la felicità così semplice, così inafferrabile, un 
sentimento o un concetto, che ti corre magari accanto all’esistenza, 
che talvolta la si incrocia per un istante, una giornata, un breve 
riposo, è davvero solo transitoria oppure può diventare una con-
dizione stabile, un modo di affrontare la vita anche di fronte alle 
fatiche e ai dolori della quotidianità. E risponde con la sua esperien-
za, asserendo che lo spazio della felicità, quella duratura, non solo 
quella momentanea, sta nel tempo verticale, cioè quello che tiene 
tutto sotto un unico colpo d’occhio. Diverso dal tempo orizzontale 
che possiede solo un cerchio di felicità limitato immediatamente al 
momento dell’attimo fuggente2. 

Qui non si tratta solo di ridurre il danno grande dello stato di 
conflitto in cui tutti siamo immersi. Sarebbe in ogni caso una ben 
misera riduzione. Si tratta invece di puntare al massimo guadagno 
da questa situazione conflittuale, per trasformare la nostra vita e 
quella degli altri in una rigenerazione inedita. E il massimo guada-
gno ancora sempre all’ideale. Lo sappiamo, sono gli ideali più che 

2    R. Vecchioni, La vita che si ama. Storie di felicità, Einaudi, Torino, 2016.



39VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si
La beatitudine del conflitto redento

Dal grembo materno ognuno 
percorre la propria rotta verso 

il grembo di Dio che racchiude 
la realizzazione piena del suo 
sogno e dei più grandi aneliti 

del nostro cuore.

gli interessi a spingere avanti il mondo. Tuttavia la tentazione sem-
pre ben appostata ad ogni angolo è quella di accontentarsi di fare 
una operazione al ribasso: ridurre cioè gli ideali alla misura delle 
offerte più gettonate della società, subendo l’ambiguità e l’equi-
vocità delle mode. Mentre l’ideale della persona si riassume tut-
to nella sua vocazione, qualunque essa sia. È la posta in gioco del 

tempo verticale rispetto al tempo orizzon-
tale, come sostiene Vecchioni. È su questo 
disegno misterioso che le grandi aspettative 
di Dio e quelle dell’esistenza di ogni crea-
tura umana si devono incontrare e devono 
camminare insieme. Dopo avere navigato 
per nove mesi nelle profondità del grembo 

materno, questo sogno di Dio diventato persona viene traghettato 
nel mare e alla luce del mondo. Parte così l’iniziazione alla vita che 
avviene cammin facendo, continuando con il ritmo di un proprio 
viaggio. 

E questo attraverso una serie incalcolabile di giravolte in avanti e 
in retrocessione, con ogni passo che agevola o contrasta il cammino 
personale e quello degli altri. La persona è una singolarità irrepe-
tibile, ma l’umano resta strettamente comune. Quando perdiamo 
questo senso di relazione, la vita umana si imbarbarisce. Questo è 
l’imprint della iniziazione alla vita che ogni generazione deve com-
prendere. Una iniziazione quindi che viene decisa in base alla pro-
pria capacità di coscienza e di condivisione. Non si può comprare, 
non si può vendere, non si può affittare, non si può cedere: resta 
tua per sempre al di là che ti realizzi o ti distruggi. Uscire dal rifugio 
del proprio grembo e mettersi in cammino sulle strade degli uomi-
ni, imparando l’umano che è comune, ma in rotta verso l’ideale 
contenuto nel tempo verticale, come dicevamo. L’«I care» di Dio è 
straordinario nell’accompagnare passo dopo passo, anche se non ci 
si accorge della sua presenza. La vita nel tempo tra la nascita e la 
morte è iniziazione alla capacità di ricevere e condividere l’ospitalità 
misericordiosa del grembo di Dio. Lui ci offre tutto: esistenza, una 
quantità illimitata di possibilità, persino la rotta, accompagnamento 
compreso. Non solo, ma ci rimette continuamente in gioco dopo 
ogni sbandamento. A noi tocca, se lo vogliamo, costruire pezzo su 



40 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier Beppe M. Roggia

pezzo e tratto dopo tratto questo percorso fra slanci del cammino, 
contraddizioni, lacerazioni, entusiasmi, sbandamenti, lacerazioni, 
tradimenti… nei riguardi sia della nostra esistenza che della con-
vivenza con gli altri, fra diffidenza, aperture, vulnerabilità, conte-
sto e persona, ospitalità e rifiuto, miseria e santità. Tutto questo fa 
parte del sistema umano, non è il fastidioso ingombro di un ritardo 
del percorso. Riconosciamolo: nessuno è puro e a posto. Tutti ci 
troviamo in qualche modo deficitari, ritardatari, traditori, in una 
parola peccatori. Solo lui, il Signore, è puro e santo, fedele a prova 
di croce e proprio per questo misericordioso. Uscire dal rifugio del 
proprio grembo, imboccando la via verticale della felicità, richiede 
di seguire la rotta di questa misericordia del nostro Dio e ristabilire 
così la civiltà della compassione verso se stessi e verso gli altri: una 
profezia straordinaria della misericordia, che smentisce di brutto le 
prospettive di vita reclamizzate dai prepotenti e parassiti della no-
stra società. Si crea in tal modo una mappa della misericordia fatta 
di passaggi e di stazioni come in un pellegrinaggio, per camminare 
con Dio e insieme a lui nei flussi del tempo. 

Mi permetto allora, a conclusione di questa riflessione, di indica-
re almeno un passaggio e una sosta fondamentali, che daranno vita 
ai passaggi e alle tappe successive.

1) Lo diceva già Sant’Agostino: «Non uscire fuori, rientra in te 
stesso: nell’uomo interiore abita la verità»3. È il passaggio fonda-
mentale urgentissimo a cui avviare i nostri ragazzi e giovani. Con-
durli cioè, in qualche modo, al desiderio curioso di rientrare in se 
stessi e scoprire la meraviglia del proprio mondo interiore. Passare 
dall’ipertrofia del narcisismo esteriore, che ha bisogno di sentirsi al 
centro del mondo per poter dire di esistere, alla ricerca dell’inte-
riorità, per scoprire il proprio cuore ricco e traboccante della mise-
ricordia di Dio, che ti fa sentire amato, rispettato e sognato prima 
ancora di pensare di essere qualcuno; sognato e “programmato” per 
diventare un capolavoro, con una mappa affidata alla tua libertà, 
depositata anch’essa nello scrigno del tuo cuore per realizzarlo. In 
tal modo è possibile educare la propria coscienza e passare da una 
fede di un cristianesimo formale all’incontro vivo con Gesù vivo. 

3    Agostino, De vera religione, 39,72.



41VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

doss ier

b
e

a
ti i m

ise
rico

rd
io

si
La beatitudine del conflitto redento

2) Oltre questo passaggio strategico una stazione e una tappa 
che rinfranca: la profezia della misericordia è possibile da vicino, 
non da lontano. Occorre condurre i nostri giovani a fare esperienza 
dei luoghi dove l’umano è più schiacciato o manifesta tutta la sua 
debolezza: carceri, campo profughi, posteggi notturni di barboni e 
scarti della società, ospedali… Sono i “non luoghi” misconosciuti 
dalla società, che invece corre all’impazzata tra gli stadi e le piazze 
degli spettacoli, tra i locali del divertimento e i tour operator di va-
canze. Accoglienza, rifiuto, indifferenza, compassione… da lontano 
e pour parler sono solo un pacchetto di retorica molto comodo di 
idee e chiacchiere. Ma il farsi prossimo concreto, a contatto vivo 
dove l’umanità più langue, infonde il gusto per camminare verso 
la tappa successiva. E allora arriva vincente la profezia della mise-
ricordia proprio per la mente, il cuore e le mani dei giovani. Ormai 
protagonisti anche in questo. 

Mi piace concludere con una riflessione di papa Francesco che 
riassume bene queste poche pagine: «Molte cose devono riorienta-
re la propria rotta, ma prima di tutto è l’umanità che ha bisogno di 
cambiare. Manca la coscienza di un’origine comune, di una mutua 
appartenenza e di un futuro condiviso da tutti. Questa consape-
volezza di base permetterebbe lo sviluppo di nuove convinzioni, 
nuovi atteggiamenti e stili di vita. Emerge così una grande sfida 
culturale, spirituale e educativa che implicherà lunghi processi di 
rigenerazione»4. 

4    Francesco, Laudato si’, n. 202





43VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

sguard i

Cristiano Passoni

Vice rettore del seminario di Milano e membro del Consiglio di redazione di «Vocazioni», 
Milano.

Vestire
gli ignudi

di  miser icord ia

Nudità e origini

La nudità ha a che fare con le origini. È dai tempi di Adamo, 

dunque, da sempre, che l’uomo fa i conti con il proprio limite. E se 

è inevitabile farli, d’altra parte, non è sempre agevole. Anzi, talora, 

risulta persino indigesto. In ogni caso, come si comprende dal libro 

della Genesi, è insopportabile farli senza Dio. Così, infatti, è accadu-

to al primo uomo. 

Dopo il peccato, che, nell’illusione del serpente antico, avrebbe 

dovuto restituire sguardi di libertà, i suoi occhi si aprono su una 

realtà divenuta sorprendentemente insopportabile: precisamente la 

propria nudità. Alla fine del secondo racconto della creazione è il 

narratore biblico ad osservare che «tutti e due erano nudi, l’uomo 

e sua moglie, e non provavano vergogna» (Gen 2,25). Ma, dopo la 

caduta, è Dio stesso che interviene a mitigare la vergogna dell’uo-

mo: «Il Signore Dio fece all’uomo e a sua moglie tuniche di pelli e 

li vestì» (Gen 3,21). 

Nulla cambia, dunque, circa la materialità dell’uomo, la sua stes-

sa consistenza – vale a dire, la propria nudità –, ma incomparabile è 

la percezione che ne consegue e, parimenti, la nuova relazionalità 

che ne scaturisce con la propria moglie. Se prima della caduta la 

nudità non faceva alcun problema, dopo diviene una realtà di cui ci 



44 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Cristiano Passonisguard i

si vergogna e nei confronti della quale si impone la necessità di un 
pietoso ristabilimento della dignità perduta. 

Da allora le immagini del vestire e dello svestire, della nudità e 
del vestito rimandano a temi più vasti. Un abito protegge, nascon-
de, nobilita, manifesta, persino tradisce, nel medesimo tempo, con-
dizioni materiali di povertà e ricchezza, qualità morali e spirituali; 
in una parola, rappresenta in qualche modo una persona. Un re e 
un povero sono facilmente riconoscibili, ma il loro abbigliamento 
non descrive totalmente l’arco della loro dignità. Così vi sono strac-
ci che nascondono dignità stellari e altri che non esprimono nulla 
oltre la miseria. Peraltro, vi sono vesti sontuose che non oscurano 
la grandezza dell’anima e abiti lussuosi che neppure a malapena 
riescono a coprire la ristrettezza del cuore.

Ritratti di Dio e degli uomini

Anche la storia di un vestito è importante. La sua novità come il 
suo logoramento sono rilevanti nel descrivere la qualità di una per-
sona, la sua storia, il suo cammino. A veder bene, attraverso questa 
sottile ma importante trama, anche i Vangeli offrono spunti tutt’al-
tro che banali per scrivere una cristologia, una teologia della fede 
e del discepolato. Sorprende che Dio, come gli uomini, sia ritratto 
mentre indossa degli abiti. Nei racconti evangelici tornano, infatti, 
suggestivamente le vesti umane e quelle divine, del Figlio e degli 
uomini, abiti che marcano la storia. Si tratta di vesti indossate ed 
esibite (ad esempio, l’impresentabile look del Battista, cui si accom-
pagna la sua singolare dieta, cf Mc 1,6); di abiti toccati nel desiderio 
di una guarigione, come per la donna affetta da grave emorragia 
(Mc 5,25-34); di mantelli gettati per terra, come nel balzo di fede 
del cieco Bartimeo (Mc 10,46-52) o nel fare strada all’ingresso del 
messia (Mc 11,8); di vesti sacerdotali strappate (che impressione il 
gesto durissimo di rifiuto del sommo sacerdote in Mc 14,60-64!); di 
irridenti parodie di un re coronato di spine, rivestito di un manto 
regale e, infine, di vesti sottratte e avidamente spartite, nella inerme 
nudità del Crocifisso (Mc 15,16-26). 

D’altra parte, la storia degli uomini si è da sempre legata al vesti-
to e alla dignità che esso rappresenta. Lo sapeva bene Francesco, fi-
glio di un mercante di stoffe, deponendo il vecchiume del suo abito 
interiore sulla pubblica piazza di Assisi, per rivestire l’uomo nuovo 



45VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

sguard iVestire gli ignudi

di cui parla Paolo (cf Rm 13,14). Vestito e nudità, insomma, raccon-
tano la vita nella sua dignità offerta e perduta.

«Fate una cosa nuova»: Villa Luce!

Dietro il vestito e l’opera di misericordia del rivestire si cela, 
dunque, la volontà di Dio di restituire dignità laddove, per vicende 
e ragioni complesse, essa si è smarrita o è stata calpestata dalla pre-
potenza degli uomini. Iniziano qui innumerevoli e drammatiche 
storie, come, ad esempio, quella di Matelda: «Chi mi ha fatto del 
male è riuscito non solo a ledere il mio corpo, ma a ferire la mia 
dignità, ad annullare la mia personalità. Riattaccare i pezzi non 
è stato difficile. Ancora oggi soffro, ma ho imparato a guardarmi 
avanti, sicura di me stessa e delle mie possibilità». Oppure quella di 
“E ‘77”: «I veri genitori non possiamo sceglierli come li vorremmo, 
ce li troviamo accanto al momento della nascita, percorriamo un 
tratto di strada insieme… No, il passato non si può dimenticare. Ma 
lentamente ricostruendosi, migliorandosi, scoprendo il bene che 
pure accade di ricevere, si può cercare di restituirlo, in qualche 
modo, agli altri». 

Sono vicende sofferte, ma cariche di speranza luminosa quelle 
narrate da Matelda, “E 77” e molte altre, nel libro Ciao, sono luce. 

Storie di straordinaria speranza, edito da Scheiwiller, recentemente 
ristampato. Tutte raccontano di quel particolare pellegrinaggio, di 
quella dignità restituita, di quel vestito nuovo donato, presso la co-
munità Villa Luce di Milano, nata nel settembre 1980 per volontà 
del Cardinal Carlo Maria Martini, insieme ad una nuova comuni-
tà religiosa, le suore missionarie di Gesù Redentore (cf www.suo-
remdgr.org e www.agbonlus.org). 

«Fate una cosa nuova!», aveva detto il Cardinale al gruppo ori-
ginario di religiose, e quando seppe che la casa che avrebbe accolto 
le suore, le educatrici laiche e le prime ragazze, si chiamava Villa 

Chiara, disse: «No, si chiamerà Villa Luce, perché dovete essere luce, 
emanare luce di fede e di speranza, di amore e di gioia in tante per-
sone a voi affidate dall’Amore che salva». 

Villa luce oggi

Oggi Villa Luce è una costellazione di Comunità Educative di-
stribuite sul territorio di Milano. Le Comunità sono appartamenti 



46 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Cristiano Passonisguard i

che ospitano ragazze adolescenti con età compresa tra i 14 e i 21 
anni, che hanno alle spalle gravi disagi familiari. Ogni giovane è 
accolta attraverso un Decreto del Tribunale per i Minorenni, con il 
quale viene allontanata dalla famiglia, dichiarata provvisoriamente 
inadeguata alla crescita della figlia e affidata al Servizio Sociale del 
Comune di provenienza, che poi colloca la ragazza in Comunità. Le 
varie Comunità sono suddivise in tre Aree educative, corrisponden-
ti, per ciascuna ragazza, a livelli di autonomia e capacità di respon-
sabilizzazione progressive nel mettere in atto il proprio Progetto 
Educativo Individualizzato.

Suor Elisabetta Giussani ha ereditato l’intuizione della fondatri-
ce sr. Teresa Gospar. Nel tempo del discernimento della vocazione 
Madre Teresa le aveva detto: «Se vuoi capire se sei chiamata ad 
essere suora missionaria di Gesù Redentore, oltre ad incontrarti con 
me, stai con le ragazze: loro te lo faranno capire». E così è stato. 

Le chiedo: «Vestire gli ignudi può essere il vostro carisma?».
«In qualche modo sì – risponde –, nel senso che il dono che lo 

Spirito Santo riversa ogni giorno nel nostro cuore è la Grazia di vi-
vere con persone che riscoprono fragilità, limiti, sofferenze, fatiche 
non tanto come degli ostacoli insormontabili, quanto come delle 
possibilità di fare i conti con la propria umanità finita, come occa-
sione per spogliarsi del proprio orgoglio di autosufficienza e rive-
stirsi della dignità nuova di figli che tutto ricevono con gratitudine 
da Dio. Lo sperimentiamo, innanzitutto, noi educatrici nel rapporto 
con le ragazze. Spesso sono proprio loro a “toglierci la pelle di dosso” 
ovvero a farci fare i conti con la nostra presunzione di saperle aiuta-
re, di essere capaci di capirle e invece dobbiamo spogliarci della no-
stra saccenteria, del nostro sentirci benefattrici. Si tratta di scendere 
con loro nel deserto del loro dolore, della loro rabbia, dell’ingiusta 
condizione di depressione, ribellione alla vita, non senso delle cose, 
confusione affettiva in cui si trovano, per vincere la loro solitudine 
e poi risalire insieme la china della speranza, della scoperta di uno 
sguardo affettuoso e disinteressato che ridà loro la dignità che già 
avevano, ma che non sapevano di avere». 



47VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

sguard iVestire gli ignudi

Donne volute e non nate per sbaglio

Vestire gli ignudi è ridare dignità. Ma quale dignità provate a 
restituire? 

«Non utilizzerei il verbo “restituire”: noi cresciamo insieme alle 
nostre ragazze, camminiamo al loro fianco condividendo il dolore 
delle esperienze passate, affrontando insieme le sfide dell’oggi per 
un rilancio coraggioso verso un futuro nuovo. Ogni ragazza è sog-
getto attivo del suo cammino e riconquista la dignità del proprio es-
sere donna con un progetto di vita, donna voluta e non nata per sba-
glio, donna che può essere di aiuto proprio a chi l’ha maltrattata o 
non capita, donna che saprà fare tesoro delle sue ferite per imparare 
a non giudicare e ad essere misericordiosa verso chi soffre ancora». 

Certo, non è sempre tutto facile…
«L’adolescenza – continua sr. Elisabetta – è un periodo di transi-

zione e di ricerca faticosa della propria identità. Per le nostre ragaz-
ze lo è in modo centuplicato, dati i trascorsi di grave disagio familia-
re che hanno attraversato e che debbono accogliere, condividere ed 
elaborare. Nessuna ragazza viene volentieri in Comunità. Pertanto, 
mettiamo nel conto da subito un atteggiamento poco collaborante 
della giovane che continuerà, soprattutto all’inizio, ad esprimere la 
sua rabbia attraverso degli agiti trasgressivi che vanno di volta in 
volta decodificati e discussi apertamente con lei». 

Uno straordinario tempo di semina

Tuttavia, vi sono dei frutti straordinari...
«I risultati migliori del nostro lavoro educativo sono quelli che 

non vediamo. Il periodo di permanenza in Comunità è il tempo del-
la semina. È necessario avere tanta speranza e sguardo lungimiran-
te nell’investire quotidianamente in un servizio che spesso mostra 
solo l’apparente aggravarsi del disagio, piuttosto che la staticità di 
una situazione che non si smuove, nella resistenza a cambiare. 

Dietro questa opera fondamentale c’è anche una vocazione spe-
ciale che richiamate alla Chiesa e al mondo, in questo anno della 
misericordia. 

«Uno dei principi fondamentali di noi religiose è che non atti-
viamo mai un servizio senza la collaborazione con colleghi laici che 



48 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Cristiano Passonisguard i

condividano la nostra spiritualità. Villa Luce non sarebbe mai nata 
senza la collaborazione di tanti colleghi laici che vivono quotidiana-
mente con noi le fatiche e le gioie di ogni servizio. Il lavoro di condi-
visione, di confronto, di conflitto e di chiarificazione, che è alla base 
del nostro lavoro di formazione e servizio in équipe tra religiose e 
laici, è oggi per noi il segno più bello e la conferma più forte dell’at-
tualità della vita comune tra stati di vita diversi e complementari, 
per essere servizio di misericordia ai più poveri». 

Il frutto è quel rivestire antico che è opera di Dio. Come scriveva, 
tra le altre, in versi Vera: «In un giardino spoglio | Tu sei passato | ed è 
fiorita la primavera».



49VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

l inguaggi

Olinto Brugnoli

Insegnante presso il liceo “S. Maffei” di Verona, giornalista e critico cinematografico, San 
Bonifacio (Verona).

La corrispondenza

Regia: Giuseppe Tornatore
Interpreti: Jeremy Irons (Ed Phoerum), Olga Kurylenko 
(Amy Ryan), Simon Anthony Johns (Jason), James 
Warren (Rick), Shauna Macdonald (Victoria), Oscar 
Sanders (Nicholas), Paolo Calabresi (Ottavio)
Produzione: Isabella Cocuzza e Arturo Paglia per 
Paco Cinematografica con Rai Cinema
Distribuzione: 01 Distribution
Genere: drammatico
Durata: 116’
Origine: Italia, 2015

Ed Phoerum e Amy Ryan si amano profondamen-
te. Lui è un celebre professore di astrofisica che inse-
gna all’Università e lei è una sua allieva che si paga 
gli studi facendo la stuntgirl. Ed è continuamente in 
viaggio per lezioni e congressi, ma riesce sempre, in 
modo sorprendente e talvolta inspiegabile, a farsi vivo con la 
sua amata attraverso tutti gli strumenti che la tecnologia moderna 
gli offre (sms, Whatsapp, Skype, ecc.). Sempre, e al momento giu-
sto, riuscendo a indovinare le situazioni e a prevenire i desideri e 
i bisogni della ragazza. Ma un giorno, partecipando ad una confe-
renza, che avrebbe dovuto tenere Ed ma che è stata assegnata ad 
un altro scienziato, Amy apprende una terribile notizia: Ed è morto. 
Ma come è possibile, visto che lei continua a ricevere i suoi mes-
saggi? La ragazza fa delle ricerche e scopre che effettivamente il suo 
amore è deceduto, ma che, prima di morire, ha elaborato un sofi-
sticatissimo sistema per farle sentire la sua presenza e testimoniarle 
il suo amore. Ed ha inventato anche un sistema per interrompere il 
flusso della comunicazione nel caso Amy si stancasse di tutta questa 
corrispondenza. Amy infatti, dopo aver ricevuto un messaggio che 
andava a scavare nella sua psiche (il senso di colpa per aver provo-
cato in un incidente d’auto la morte del padre), decide di ricorrere a 
questo sistema provocando il blocco dei messaggi. Ma poi la donna 

La vicenda Le recensioni dei film presentate nella rivista «Vocazioni» 2016 richiamano il tema della Misericordia.



50 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Olinto Brugnolil inguaggi

si pente, si sente sola e abbandonata, e vorrebbe riprendere il “dia-
logo” con il suo grande amore. E comincia anche a cambiare la sua 
vita, raccogliendo quei consigli che Ed le aveva dato per il suo bene 
(si riconcilia con la madre, smette il suo pericoloso lavoro, ecc.). 
Finalmente riesce a trovare il sistema per ristabilire il collegamen-
to e può così riprendere a ricevere quegli amorevoli suggerimenti 
che le permetteranno di laurearsi brillantemente. Fino al doloroso 
commiato finale. Un dolore però che la vede maturata e pronta ad 
aprirsi alla vita e ad altri amori.

Nell’introduzione i due amanti si trovano in un albergo e si 
baciano appassionatamente promettendosi eterno amore. Già in 
questo inizio, oltre alla presentazione di un amore profondo e for-
tissimo, emergono due elementi tematici che caratterizzano tutto il 
film: il mistero e l’analogia tra la vita umana e quella cosmi-
ca. Appena Ed è partito Amy riceve un pacchetto con dentro un 
monile a forma di stella e un biglietto: «Una in meno da scoprire». 
Amy è meravigliata delle capacità intuitive del suo amore: è l’inizio 
di una corrispondenza che (come dice il titolo del film) contrap-
punta tutto il racconto.

La presenza. Ed, con la sua “destrezza”, riesce sempre a render-
si presente, in modo sorprendente, nella vita di Amy, nonostante la 
lontananza. Dopo una scena pericolosa come stuntgirl, Amy riceve 
un messaggio: «Parlo con l’al di là o con l’al di qua?». Poco prima 
di fare un esame Amy riceve un altro messaggio in cui Ed le sug-
gerisce l’argomento che le sarà chiesto dal professore: anche questa 
volta lo “stregone” riesce a fare centro, sorprendendo non poco la 
studentessa.

- Poco dopo i due si parlano via Skype. Ed, che invita la ragazza 
a fare meno la stunt e a studiare di più, elabora la sua teoria dei 
“doppi”. Parla dell’armonia cosmica, degli universi paralleli e delle 
«declinazioni dello spazio-tempo, in base alle quali ognuno di noi 
avrebbe dieci doppi spazi-tempi nei mondi universi». 

- In seguito Amy tenta di chiamarlo al telefono, ma, stranamen-
te, non riceve risposta. Ed ecco apparire un segno che sottolinea 
quell’aspetto di mistero cui si è accennato: Amy è seduta su una 
panchina e un grosso cane si avvicina a lei guardandola fissa negli 

Il racconto

1a parte



51VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

l inguaggiLa corrispondenza

occhi, quasi volesse parlarle. Amy riceve un mazzo di rose rosse 
da parte di Ed per ricordarle il sesto anniversario del loro amore. 
Amy tenta di richiamare, ma invano. Ed ecco un altro segno: una 
foglia che si attacca al finestrino e che sembra voler mandare un 
messaggio.

- Ma quando Amy si reca a quella conferenza che avrebbe dovu-
to tenere Ed, apprende la terribile notizia: il professor Ed Phoerum 
è deceduto. La ragazza crolla a terra per il dolore.

Un’assenza “presente”. Amy fa delle ricerche via Internet. 
Viene a sapere che Ed è morto il 15 gennaio, ma lei ha ricevuto 
le rose il 18. Com’è possibile? Se prima era strano che Ed riuscisse 
a prevedere gli avvenimenti, adesso è impossibile che lui riesca a 
comunicare con lei. Si reca ad Edimburgo, dove Ed viveva con la 
sua famiglia. Fa il giro dei cimiteri e viene a sapere che Ed è stato 
cremato il 20 gennaio.

- Ma ecco riprendere la corrispondenza con cui Ed riesce a pro-
lungare la sua presenza accanto alla sua amata. In un filmato Ed 
la invita ad andare da un avvocato. Questi le consegna un pacchetto 
che contiene un anello e un dischetto. Tornata a casa, Amy guarda 
il dischetto. Ed le parla: «Perché non te l’ho detto? Era qualcosa che 
non doveva far parte di noi e che non ci riguarda. In definitiva, non 
è avvenuta. Mi dispiace non poter ricevere i tuoi messaggi. Ma poi, 
non è detto. Il tuo stregone non ti abbandonerà tanto facilmente. 
Quando ti sarai stancata della mia ostinazione esistenziale, invierai 
una e-mail al mio indirizzo con il tuo nome ripetuto undici volte 
consecutivamente. E io ti lascerò in pace».

- Amy supera un altro esame. Ancora una volta lo zampino di 
Ed è determinante. Naturalmente subito dopo riceve anche i com-
plimenti con l’invito ad andare a Borgo Ventoso il 9 aprile, come di 
consueto.

- Arrivata nell’isola Amy trova tutto predisposto, come quando 
ci andava con Ed. Qui trova anche un regalo: un computer nuovo 
e un altro dischetto, in cui Ed “festeggia” il proprio compleanno. In 
trattoria, dove tutto è preparato come al solito, Amy viene a sapere 
della malattia che aveva colpito Ed. Si tratta di un “astrocitoma”.

- Ma quando guarda il dischetto Amy resta profondamente tur-
bata. Ed la invita a riconciliarsi con la madre, con la quale Amy 

2a parte



52 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Olinto Brugnolil inguaggi

aveva interrotto ogni rapporto. Amy va su tutte le furie. Getta il 

dischetto nel fuoco e manda quella e-mail che di fatto interrompe 

la corrispondenza.

L’assenza. Amy ben presto si pente amaramente. Cerca di recu-

perare il contenuto del dischetto e di ripristinare il suo rapporto con 

Ed, ma inutilmente. Va alle Poste, dove le dicono che c’erano altri 

tre pacchetti e sei buste da consegnare, ma che è arrivato l’ordine di 

restituire tutto al mittente. Adesso è lei che cerca di comunicare con 

l’amato, anche se può sembrare assurdo: «Io so che non riceverai 

mai le mie risposte, ma ci voglio comunque provare: serve a me».

- Ma questa assenza e questo dolore non sono inutili. Anzi, poco 

alla volta operano un cambiamento nella vita della ragazza. È si-

gnificativo che per la prima volta, dopo una scena come stunt riu-

scita male, Amy si rifiuti di ripeterla e si ribelli alle richieste degli 

addetti ai lavori. Inoltre, per la prima volta la vediamo rispondere 

alla telefonata della madre.

- Amy continua nella sua “comunicazione” a senso unico, che 

per lei è molto importante perché diventa l’occasione per sfogarsi, 

per rievocare il terribile incidente in cui morì suo padre, per rivivere 

quegli attimi terribili. Tutte cose che l’aiutano a superare il senso di 

colpa che la ragazza si portava dentro.

- Finalmente si decide a contattare Victoria, la figlia di Ed che 

ha tre anni più di lei. Il primo incontro è burrascoso. Victoria dice 

di odiarla: «Solo l’esistenza di mio fratello impediva a Ed di abban-

donarci. Smettila di inviargli quegli assurdi messaggi. Ed è morto. 

Sparisci». Ma in seguito cambia atteggiamento e ammette che la sua 

3a parte



53VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

l inguaggiLa corrispondenza

ostilità si è gradualmente trasformata in invidia. E le regala la video-
camera del padre dove forse potrà trovare qualche messaggio per lei.

- Con l’aiuto di Jason, un suo collega di lavoro sul set, Amy ten-
ta di impadronirsi delle immagini riprese, ma inutilmente: quelle 
schedine che aveva trovato a Borgo Ventoso e che erano cadute in 
acqua, sono rovinate in modo irrimediabile. Amy tenta ancora di 
“parlare” con Ed: «Devi averlo architettato un sistema per farmi ri-
collegare a te. Non puoi lasciarmi in un labirinto senza vie d’uscita. 
Così vado fuori strada».

- Il cambiamento continua: Amy si decide ad andare a trovare 
la madre. E mentre si reca da lei, un altro segno: un’aquila segue il 
pullman, quasi ad indicarle la via. Le due donne si ritrovano e si ri-
conciliano. Amy ha capito che Ed le aveva indicato la strada giusta, 
per il suo bene. Sente il bisogno di “dirlo” a Ed: «Ci sono rimasta 
tre giorni. Ci siamo raccontate parecchie cose. È stato giusto così. 
Grazie».

- Dopo l’ennesima scena da stunt, in cui Amy sembra rivivere 
l’incidente col padre, e dopo aver subito un furto in casa, Amy riesce 
a rintracciare un messaggio che Ed aveva scritto su un block-notes: 
è la formula per potersi ricollegare con lui.

La comunicazione e il commiato. Quasi per incanto Amy 
torna a ricevere i messaggi del suo amato. Lei risponde: «Ho deciso 
di rispondere a tutti i tuoi messaggi. Sono fiduciosa che tu riceva la 
mia corrispondenza». E la prima cosa che gli “comunica” è di aver 
smesso di fare la “kamikaze”, come voleva lui.

- Un altro messaggio di Ed la invita a recarsi alla biblioteca di S. 
Just per consultare antichi testi che le possono servire per comple-
tare la sua tesi di laurea.

- Finalmente nella biblioteca trova il materiale che le permette 
di concludere la tesi e di laurearsi in astrofisica e cosmologia, con 
tanto di lode. Particolarmente importanti sono alcune frasi della 
sua tesi. Possiamo continuare a vedere le stelle morte benché esse 
non esistano più. (…) La scienza pertanto non fa altro che dialo-
gare con ciò che non esiste più». È chiara l’analogia – cui si è già 
accennato – tra la vita delle stelle e la vita umana.

- Amy riceve da Ed anche un regalo di laurea: tutte le sue pro-
prietà a Borgo Ventoso. È proprio qui che la ragazza riceve l’ultimo 

4a parte



54 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Olinto Brugnolil inguaggi

messaggio che rappresenta anche il commiato definitivo da parte di 
Ed, ormai al termine della sua vita. Ed afferma: «La mente umana 
non potrà mai capire l’infinito, come non potrà mai capire l’amore».

Dopo aver visitato una mostra d’arte in cui è esposto quel calco 
che lei – durante la lavorazione di un film – aveva deformato a cau-
sa del dolore che provava, Amy incontra Jason. Il ragazzo la invita a 
bere qualcosa con lui. Lei rifiuta, ma gli promette un appuntamen-
to. Poi se ne va, serenamente, ripresa di spalle, sotto il cielo stellato 
della notte. Una musica extradiegetica sottolinea questo punto d’ar-
rivo. Amy adesso è pronta a riaprirsi alla vita e all’amore.

Da tutta la narrazione, che mette molta carne al fuoco, emergo-
no chiaramente alcuni elementi tematici:
-- l’amore umano, che è qualcosa di imperscrutabile (il riferimento 

ai segreti e ai misteri);
-- la vita umana accostata per analogia con la vita del cosmo (le 

stelle, le galassie);
-- la possibilità di comunicare (“la corrispondenza”) anche con le 

persone e le stelle morte, che diventa occasione per maturare, 
per crescere e per trovare quell’equilibrio che permette di aprirsi 
alla vita con serenità.

L’amore umano, come l’infinito, è insondabile da parte della 
mente umana. Ed è così forte che permette di rimanere in contatto 
con le persone amate, in modo misterioso, anche oltre la morte; 
con una comunicazione cosmica che diventa fonte di vita e di altro 
amore.

Dal punto di vista tematico si può osservare che l’idea centrale 
rischia di non risultare chiara e incisiva a causa di una narrazione a 
volte troppo macchinosa e ridondante.

Idea centrale

Significazione

Epilogo



55VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Voler essere 
migliori!

suoni

Maria Mascheretti

Insegnante presso un liceo scientifico di Roma, membro del Consiglio di Redazione di 
«Vocazioni», Roma.

Alessandra Amoroso

Alessandra Amoroso nasce a 

Galatina, in provincia di Lecce, il 

12 agosto del 1986. Fino all’età 

di ventidue anni vive a Lecce. 

Canta da quando è bambina e, 

sin da giovane, sono diverse le 

competizioni canore in cui con-

corre. A diciassette anni parteci-

pa ai provini per la trasmissione 

tv Amici, di Maria De Filippi: su-

pera i primi passi, ma non arri-

va ad essere scelta per andare in 

onda. Intanto lavora come com-

messa in un negozio del centro 

di Lecce; in precedenza aveva 

avuto anche esperienze come 

cameriera e animatrice.

Nel giugno del 2007 vince la 

seconda edizione del concorso 

pugliese “Fiori di Pesco”. Ripro-

Tutti vogliamo essere felici. 
Si tratta di capire come si fa. 
C’è chi dice che si tratta di essere 
presenti a se stessi, chi di trovare 
la propria vera natura, chi di 
individuare la propria strada… 
Uno degli elementi trainanti 
della felicità è il miglioramento: 
capire chi si è, comprendere i 
propri limiti, valorizzare le proprie 
capacità, raggiungere gli obiettivi 
che ci si propone. 
Bisogna desiderare i passi che 
portano ad essere migliori e così 
godere di una vita felice.



56 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Maria Mascherettisuoni

va ancora con Amici e finalmente riesce ad entrare nella scuola, per 
l’ottava edizione (2008/2009) della trasmissione. 

Si fa apprezzare per il suo talento tanto da arrivare a incidere un 
singolo dal titolo Immobile, che raggiunge la prima posizione nella 
classifica FIMI. Il 25 marzo 2009 è incoronata regina vincitrice di 
Amici. 

Durante la finale le viene inoltre assegnato il premio della criti-
ca: una borsa di studio. Alessandra Amoroso riesce così a continua-
re gli studi con il maestro Luca Jurman, suo mentore. 

Il 6 giugno 2009 viene insignita di due premi Wind Music Award 
multiplatino, per le vendite del suo EP e della compilation Scialla. 

Lanciata nel panorama musicale italiano, viene apprezzata an-
che come personaggio pubblico. 

Non fa mancare il suo impegno nel sociale e dal 2009 collabora 
con ADMO (Associazione Donatori Midollo Osseo) per la campagna 
di sensibilizzazione “Un donatore moltiplica la vita”. 

Diventa testimonial dell’Associazione.

COMUNQUE ANDARE

Nananananana 
nanananana 

Comunque andare 
anche quando ti senti morire 
per non restare a fare niente 

aspettando la fine 
andare perché ferma non sai stare 

ti ostinerai a cercare 
la luce sul fondo delle cose.

Comunque andare 
anche solo per capire 

o per non capirci niente 
però all’amore poter dire ho vissuto 

nel tuo nome.
E ballare e sudare sotto il sole 



57VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

suoniVoler essere migliori!

non mi importa se mi brucio la pelle 

se brucio i secondi e le ore 

mi importa se mi vedi e cosa vedi.

Sono qui davanti a te

coi miei bagagli 

ho radunato paure e desideri.

Comunque andare 

anche quando ti senti svanire 

non saperti risparmiare 

ma giocartela fino alla fine 

e allora andare 

che le spine si fanno sfilare 

e se chiudo gli occhi sono rose 

e il profumo che mi rimane 

e voglio ballare e sudare sotto il sole 

non mi importa se mi brucio la pelle 

se brucio i secondi le ore 

mi importa se mi vedi e cosa vedi.

Sono qui davanti a te 

coi miei bagagli 

ho radunato paure e desideri.

Comunque andare 

perché ferma non so stare 

in piedi a notte fonda 

sai che mi farò trovare 

e voglio ballare e sudare sotto il sole 

non mi importa se mi brucio la pelle 

se brucio i secondi le ore.

E voglio sperare 

quando non c’è più niente da fare 

voglio essere migliore finché ci sei tu



58 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Maria Mascherettisuoni

e perché ci sei tu da amare 

Dimmi se mi vedi e cosa vedi 

mentre ti sorrido 

io coi miei difetti 

ho radunato paure e desideri.

Il singolo è stato scritto da Elisa Toffoli. Queste le parole ricono-

scenti di Alessandra Amoroso: «Grazie per avermi permesso di mettere 

me stessa in musica».

La cantante stessa ha annunciato l’uscita del singolo attraverso 

la sua pagina Facebook, allegando al post un’immagine del video 

ufficiale: 

«Buonasera a tutti, vi svelo una delle mie sorprese! “Comunque anda-

re” sarà il prossimo singolo estratto da Vivere a colori, e sarà in rotazione 

radiofonica da venerdì. Un brano al quale sono molto affezionata perché è 

scritto con Elisa, un’artista meravigliosa. Un brano che parla della positi-

vità e della speranza con cui mi piace affrontare tutto ciò che mi capita; il 

protagonista è l’Amore, che per me è il motore e il senso di tutto. Non vedo 

l’ora di ballare e cantare questo pezzo insieme!».

Testo e musica che dicono voglia di vivere, di crescere con il sor-

riso, nonostante le inevitabili difficoltà che la vita mette di fronte. 

Dicono bisogno di custodire la spensieratezza che spesso si rischia 

di lasciare appesa ai soli anni dell’adolescenza, ma che invece si 

dovrebbe portare con noi nel corso dell’intera vita, per imparare a 

concedere spazio all’animo bambino che nei momenti difficili non 

può che aiutarci a reagire, a pensare al bello che deve arrivare. 

Comunque andare, senza fermarsi, senza rammaricarsi per le 

cose passate; andare, sorridendo al pensiero di ciò che potrà ancora 

accadere. Presentarsi al futuro con un curriculum carico di espe-

rienze, di insicurezze e paure, ma comunque pieno di vita, l’impor-

tante è non rimanere fermi, bloccati, inermi. La vita ha bisogno di 

reazioni.

Pazienti nell’andare

Il nostro tempo, segnato dalla velocità e dalla fretta, dalla conci-

tazione dei gesti, dal rapido susseguirsi degli eventi, sembra essere 



59VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

suoniVoler essere migliori!

inospitale per la pratica della pazienza. Dobbiamo fare presto, pro-
cedere spediti, in una dimensione in cui la simultaneità delle azioni 
e degli eventi sembra la condizione dello stare al mondo. 

Pazienza è al contrario e in primo luogo una qualità della durata. 
Esige un allungamento del presente, una sua dilatazione. I progeni-
tori della nostra specie si sono affaticati nell’apprendere l’arte di so-
pravvivere e poi di vivere, di imparare l’uso delle cose, di costruire 
relazioni, di sperimentare; la vita nasce dunque anche grazie all’in-
finita pazienza di tentare e ritentare, attendere, fermarsi, elaborare. 
Tutta la vicenda umana è un lento esercizio di pazienza, come quel-
lo dell’uomo per costruire, del bambino per crescere, degli amanti 
per incontrarsi, dei vecchi per morire, della natura per dare frutto, 
della parola per prendere forma.

La pazienza deve segnare il nostro passo, il nostro procedere 
nel cammino, il nostro andare verso noi stessi e verso l’altro; va 
riscoperta come modo dell’ascolto, come stile del muoversi e del 
sostare: essa rigenera e dà qualità al vivere e al relazionarsi. Non è 
arrendevolezza né una virtù per deboli: anzi, richiede forza, pro-
viene da una profonda pietà e si trasforma nella responsabilità di 
aver cura del vivente attraverso il dinamismo di scelte attente e 
operose.

Nel Nuovo Testamento, Gesù, il patiens per eccellenza, è in co-
stante movimento per quella sua impellenza di dire, di andare, di 
predicare, di incontrare, eppure rivela sempre un’andatura pazien-
te, calma, perché aver cura richiede tempo, passione, premura, at-
tenzione, attesa. In una parola: pazienza.

Ci vuole pazienza per «portare i pesi gli uni degli altri». Una 
pazienza che, inevitabilmente, è parte vibrante della chiamata cri-
stiana.

Cercare la luce

Cosa significa essere cercatori di luce, sempre, nel fondo delle 
persone e delle cose? Forse significa avere una vita spirituale, una 
vita che trova il suo centro, il suo equilibrio tra solitudine e mondo, 
tra ricerca personale e relazione con gli altri. È una postura preci-
sa che chiede di rivalutare una virtù: la curiosità. Questa, lontano 
dall’essere vanità intellettuale, perdita di tempo o insulso modo di 
impiegare se stessi nelle cose, è invece cura per l’umano, apertura 



60 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Maria Mascherettisuoni

all’alterità, sollecitudine per l’esistente: è obbedire alla vocazione 
data ad ogni uomo, al compito di abitare il mondo, conoscendolo. 

Conoscere è, infatti, abitare, esplorare, interrogare. E la solitudi-
ne ne è la condizione; perciò ad essa va orientato il nostro desiderio.

La solitudine non è, qui, la desolazione dell’abbandono e dell’i-
solamento, del rifiuto e dello sfratto dal mondo degli altri, ma il 
luogo in cui tentare di incontrare se stessi, di scoprire il dialogo 
interiore, di riconoscere la propria alterità, così da arrivare ad abi-
tare con se stessi, in modo profondo, autentico e sano; è ricerca di 
essenzialità. 

Divenire intimi con se stessi vuol dire ascoltare, leggere, cono-
scere, sopportare se stessi; fare memoria, dare nome a quel che vi-
viamo, amare la luce che siamo. 

Allora la solitudine è lo spazio della preghiera e della contempla-
zione. È la vera attività umana, la spiritualità, il lavoro interiore del 
pensare, del riflettere, del giudicare, del discernere in vista dell’azio-
ne. È l’impegno che ci conduce a sapere chi siamo.

Educare a questa intimità! È una sfida e un compito appassio-
nante per l’educatore. Egli deve insegnare a riflettere e a stupirsi; 
deve insegnare a lasciarsi interpellare dalle cose, dagli eventi, dagli 
altri; deve insegnare a farsi illuminare. Così educa alla scoperta, alla 
sorpresa e alla meraviglia di un rinnovato contatto con la realtà, di 
un modo di essere nel mondo che diviene fecondo.

Partendo dalle sue doti, dalle sue passioni, dalle sue capacità, 
insegnare e aiutare ogni giovane ad esserci in tutto ciò che fa, to-
talmente presente in quel che compie: ogni cosa quando è fatta, 
essendo tu in tutto ciò che fai, infonde anima e vita, dà valore e 
bellezza. Riflette la bellezza che sei!

Essere presenti è un lavoro sulla coscienza, sulla consapevolezza, 
sulla responsabilità e sulla bellezza, appunto. 

Profumo che rimane

Una vita vissuta per gli altri. Quanto spesso lo si ribadisce. L’altro 
e il suo bisogno. E si mette in gioco, a volte, un altruismo cieco, una 
carità miope che non vedono tutto l’altro.

La pazienza e la solitudine restituiscono l’utilità dell’inutile. L’i-
nutile che non dà profitto, ma agisce su altre dimensioni: quelle 



61VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

suoniVoler essere migliori!

dell’essere. C’è bisogno di essere riconosciuti nei rapporti, c’è biso-
gno della gratuità dello sguardo che vede. 

Una vita non “per” gli altri, ma “con” gli altri, in relazione. 
L’altro non destinatario di un pacco dono, seppur bello, ma sguar-
do da incrociare, vita da contemplare, prospettiva da condivide-
re. L’altro che è lì, ci sta di fronte e ci ingaggia in un confronto, 
in un esercizio di intelligenza. È la dinamica del bene effettivo e 
oggettivo cercato con passione e premura perché amare significa 
essere profezia per l’altro, essere illuminazione: lui e io a divenire, 
nell’incontro, più uomini, più persone, in una reciproca narrazio-
ne cristologica. 

Le opere della misericordia sono esplicitazione di questa atten-
zione alla persona dell’altro; interpellano e sollecitano a parlare 
dell’amore con la propria persona, a raccontarlo con i propri gesti. 

Papa Francesco dice Chi è la misericordia: «La misericordia di 
Dio non è un’idea astratta, ma una realtà concreta con cui Egli ri-
vela il suo amore come quello di un padre e di una madre che si 
commuovono fino dal profondo delle viscere per il proprio figlio. 
È veramente il caso di dire che è un amore “viscerale”. Proviene 
dall’intimo come un sentimento profondo, naturale, fatto di tene-
rezza e di compassione, di indulgenza e di perdono».

La rosa

Il poeta tedesco Rilke abitò per un certo periodo a Parigi.
Per andare all’università percorreva ogni giorno, in compagnia 

di una sua amica francese, una strada molto frequentata. 
Un angolo di questa via era permanentemente occupato da una 

mendicante che chiedeva l’elemosina ai passanti. 
La donna sedeva sempre allo stesso posto, immobile come una 

statua, con la mano tesa e gli occhi fissi al suolo. 
Rilke non le dava mai nulla, mentre la sua compagna le donava 

spesso qualche moneta. Un giorno la giovane francese, meraviglia-
ta, domandò al poeta: «Ma perché non dai mai nulla a quella po-
veretta?». «Dovremmo regalare qualcosa al suo cuore, non alle sue 
mani», rispose il poeta. 

Il giorno dopo, Rilke arrivò con una splendida rosa appena sboc-
ciata, la depose nella mano della mendicante e fece l’atto di an-
darsene. Allora accadde qualcosa di inatteso: la mendicante alzò gli 



62 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Maria Mascherettisuoni

occhi, guardò il poeta, si sollevò a stento da terra, prese la mano 
dell’uomo e la baciò. Poi se ne andò, stringendo la rosa al seno. 

Per una intera settimana nessuno la vide più. Ma otto giorni 
dopo, la mendicante era di nuovo seduta nel solito angolo della via, 
silenziosa e immobile come sempre. 

«Di che cosa avrà vissuto in tutti questi giorni in cui non ha ri-
cevuto nulla?». «Della rosa». Rispose il poeta (Bruno Ferrero, L’im-
portante è la rosa. Piccole storie per l’anima).



63VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

a cura di M. Teresa Romanelli
segretaria di Redazione, CEI - Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni

letture

GIOVANNI CUCCI
Consigliare i 
dubbiosi
Fare spazio alla 
sorpresa della verità
EMI Editrice 
Missionaria Italiana
Bologna 2016

È proprio un male 
dubitare? O è il primo 
passo verso la verità? 
Se non è mancanza 
di fiducia, il dubbio 
fortifica il sapere e la 
fede. Aiutare a fare 
discernimento: anche 
questa è misericordia. 
Per farlo serve un’umiltà 
costante. Le opere di 
misericordia per un 
cristianesimo semplice.

DOMENICO STORRI
Voglio vivere!
Sul senso della vita
San Paolo Edizioni
Milano 2016

In questo volume, 
rivolto a genitori, 
educatori e ai 
ragazzi, l’autore 
pone l’attenzione su 
temi quali il coltivare 
il proprio mondo 
interiore, l’attenzione 
all’aspetto simbolico e 
religioso dell’esistenza, 
il rispetto verso i 
genitori prima e i figli 
poi, l’amore, il senso 
di responsabilità. 
Cercare il senso della 
vita significa mettersi 
in cammino verso il 
raggiungimento di 
una meta.

JOSÉ TOLENTINO 
MENDONÇA
Liberiamo il tempo
Piccola teologia 
della lentezza 
EMI Editrice 
Missionaria Italiana
Bologna 2015

Il libro raccoglie diversi 
spunti ricchi di sapienza 
biblica e umana per 
il recupero del vivere 
«fuori moda» rispetto 
alla fretta di oggi: l’arte 
del perdono e della 
perseveranza, l’arte di 
«non sapere» come 
quella di «aspettare». 
L’autore elogia la 
“lentezza”. È un 
«riscatto del tempo» che 
punta a una migliore 
qualità di vita.



64 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Antonio Genziani

Collaboratore dell’Ufficio Nazionale per la pastorale delle vocazioni - CEI, Roma.

color i

L’eterno Padre: 
l’abbraccio della misericordia 

Tanti volti, un solo cuore

Jacques-Joseph Tissot, detto James, Il ritorno del figliol prodi-
go, olio su tela 115 x 205,7, 1862, Collezione privata

Testo biblico (Lc 15,11-32)

Gesù disse ancora: «Un uomo aveva due figli. Il più giovane dei 

due disse al padre: “Padre, dammi la parte di patrimonio che mi 

spetta”. Ed egli divise tra loro le sue sostanze. Pochi giorni dopo, 

il figlio più giovane, raccolte tutte le sue cose, partì per un paese 

lontano e là sperperò il suo patrimonio vivendo in modo dissoluto. 

Quando ebbe speso tutto, sopraggiunse in quel paese una grande 

carestia ed egli cominciò a trovarsi nel bisogno. Allora andò a met-

tersi al servizio di uno degli abitanti di quella regione, che lo mandò 

nei suoi campi a pascolare i porci. Avrebbe voluto saziarsi con le 

carrube di cui si nutrivano i porci; ma nessuno gli dava nulla. Allora 

ritornò in sé e disse: “Quanti salariati di mio padre hanno pane in 

abbondanza e io qui muoio di fame! Mi alzerò, andrò da mio padre 

e gli dirò: Padre, ho peccato verso il Cielo e davanti a te; non sono 

più degno di essere chiamato tuo figlio. Trattami come uno dei tuoi 

salariati”. Si alzò e tornò da suo padre.

Il figlio maggiore si trovava nei campi. Al ritorno, quando fu 

vicino a casa, udì la musica e le danze; chiamò uno dei servi e gli 

“



65VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

color iIl ritorno del figliol prodigo

domandò che cosa fosse tutto questo. Quello gli rispose: “Tuo fratel-
lo è qui e tuo padre ha fatto ammazzare il vitello grasso, perché lo 
ha riavuto sano e salvo”. Egli si indignò, e non voleva entrare. Suo 
padre allora uscì a supplicarlo. Ma egli rispose a suo padre: “Ecco, io 
ti servo da tanti anni e non ho mai disobbedito a un tuo comando, 
e tu non mi hai mai dato un capretto per far festa con i miei amici. 
Ma ora che è tornato questo tuo figlio, il quale ha divorato le tue so-
stanze con le prostitute, per lui hai ammazzato il vitello grasso”. Gli 
rispose il padre: “Figlio, tu sei sempre con me e tutto ciò che è mio 
è tuo; ma bisognava far festa e rallegrarsi, perché questo tuo fratello 
era morto ed è tornato in vita, era perduto ed è stato ritrovato».

L’artista

James Jacques Tissot nasce a Nantes il 15 ottobre 1836 in una 
famiglia della media borghesia francese da Marcel Théodor figlio – 
commerciante di stoffe – e Marie Durand, modista e disegnatrice 
di cappelli. Dalla madre eredita certamente l’attenzione scrupolosa 
per i particolari, la cura per i dettagli dei vestiti, in cui raggiunge un 
alto livello tecnico e di qualità. All’inizio della sua attività artistica 
Tissot segue le tematiche della corrente pittorica del realismo fran-
cese che già dal 1840, con Courbet e altri, invita alla rappresentazio-
ne della realtà senza deformazioni o idealizzazioni. Le prime opere 
in cui si notano gli influssi della scuola olandese trattano temi di 
carattere storico che, ben presto, lasciano il posto alla riproduzione 
della vita parigina, dei suoi ambienti mondani e dei personaggi del 
mondo della moda in cui Tissot esprime in modo perfetto il fascino 
femminile. Ha successo, riceve i consensi, i salotti se lo contendono, 
ma allo stesso tempo suscita l’antipatia di molti critici oltre che degli 
impressionisti francesi, che lo considerano un modesto pittore che 
riproduce la realtà come in una fotografia.

Si arruola volontario nell’esercito francese e prende parte alla 
guerra franco-prussiana. Dopo la sconfitta (1870), in una situazio-
ne sociale confusa, accentuata anche da un senso di pericolo fisico 
personale dovuto a tutto ciò che accade a Parigi, si trasferisce in 
Inghilterra. A Londra, costretto da problemi economici, accetta la-
vori offerti da amici: apprende la tecnica dell’acquaforte, produce 
una gran quantità di incisioni, stampe, disegni; dipinge ritratti in 
cui fa prevalere la sua precisione realistica e l’abilità nell’uso dei 

“



66 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Antonio Genzianicolor i

colori ottenendo effetti cromatici particolari. Ben presto, raggiunta 
la tranquillità economica, ritrova l’ispirazione e i soggetti che a Pa-
rigi avevano fatto la sua fortuna. Nel 1876 l’incontro con Kathleen, 
giovane signora irlandese di straordinaria bellezza, cambia la vita 
di Tissot. Questa donna, appena tornata a Londra dall’India dopo il 
divorzio dal marito, ufficiale dell’esercito inglese, viene accolta con 
i suoi due figli nella casa di Tissot. È il periodo più felice della vita e 
dell’attività dell’artista. Kathleen è la sua musa, l’interprete nei sui 
dipinti dove, con la sua bellezza, è di volta in volta donna elegante, 
misteriosa, avvenente, dolce. È un momento importante per l’atti-
vità artistica di Tissot che non frequenta più il mondo della società 
londinese, abbandona le atmosfere ovattate dei salotti vittoriani e le 
sostituisce con quelle straordinariamente forti, reali, del lavoro sulle 
banchine del porto di Londra, tra il rumore dei battelli e il vociare 
dei portuali. 

Questo periodo di felicità è destinato a durare poco, Kathleen si 
ammala e nel 1882, all’età di 28 anni, muore suicida. La vita di Tissot 
è di nuovo stravolta; torna a Parigi e riprende a dipingere quadri di 
genere. La morte di Kathleen ha lasciato in lui un vuoto che nessu-
no può colmare. In questo momento di malinconia, di turbamenti, 
di distacco dagli interessi terreni, ha una profonda crisi religiosa che 
lo porta, sulle tracce di un viaggio in Palestina, a riscoprire l’inte-
resse per i dipinti di carattere religioso. Per dieci anni vive in Medio 
Oriente, dove è alla continua ricerca di sfondi della terra santa per i 
suoi quadri. In questi non c’è solo la descrizione del paesaggio, nei 
minimi particolari, l’estrema elaborazione formale; i dipinti che rap-
presentano fatti dell’Antico e Nuovo Testamento, soprattutto della 
vita di Gesù, hanno anche un intento di divulgazione, diventano un 
mezzo per accedere al messaggio religioso cristiano. 

Queste opere, grazie alle riproduzioni, raggiungono un vasto 
pubblico dando a Tissot popolarità e un enorme successo, anche 
economico. Tornato a Parigi per continuare a dipingere episodi trat-
ti dalla Bibbia, muore l’8 agosto del 1902.

L’opera

È davvero sorprendente constatare come spesso l’arte aiuti a in-
terpretare e comprendere le Scritture e questa opera ne è un esem-
pio, un modello. Non abbiamo riscontro di rappresentazioni pit-



67VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

color iIl ritorno del figliol prodigo

toriche della parabola del figliol prodigo in cui sono raffigurati più 
di quattro personaggi; in questo dipinto se ne contano ventotto. 
In questa corale rappresentazione tutto è risolto in modo diverso 
dal solito, l’artista dà particolare rilievo alla descrizione degli stati 
d’animo, forse per far meglio comprendere il carattere psicologico 
dei personaggi. Il padre che accoglie tra le sue braccia un figlio solo, 
indifeso nella sua nudità, con questo gesto trasforma in amore ogni 
ingiustizia subita; i volti della madre, del figlio, dei servi, stupiti per 
quello che accade. 

Con questo quadro inizia il ciclo pittorico della parabola del fi-
gliol prodigo che va dal 1862 al 1880.

È un tema caro all’artista che sente proprio il senso dell’abban-
dono, del distacco. Certamente avvenimenti e situazioni dolorose 
hanno alimentato questo stato d’animo e segnato la sua vita: la 
morte di Kathleen, la fuga da Parigi, il rifugio a Londra, i viaggi in 
Palestina per sanare le proprie inquietudini, forse Tissot in queste 
circostanze si riconosce nel giovane figliol prodigo. 

Per l’ambientazione della parabola Tissot ha scelto una corte 
dell’Olanda dell’ottocento. La scena si svolge nel cortile di una casa, 
notiamo la qualità formale e la cura per i dettagli: i tetti, la casa rive-
stita di legno, la scala in legno, le pietre, i mattoni, i particolari che 
ci mostrano la profonda conoscenza che ha Tissot dell’architettura 
olandese.

Il padre

Il padre è il cuore, il centro di que-
sto quadro. È anziano, la sua particola-
re posa dà impressione di movimento 
e con le braccia allargate va verso il fi-
glio, scende dalle scale e si china come 
se volesse raggiungere il livello più 
basso, quasi toccare il fondo della vita 
toccato da suo figlio. Questo padre non 
ha paura di perdere la propria digni-
tà, l’onore, la rispettabilità, è incuran-
te del giudizio delle persone che sono nella corte della sua grande 
casa; il padre ha occhi e cuore solo per suo figlio. Chissà per quanto 
tempo è stato sulla soglia della casa ad aspettare il suo ritorno; ora 



68 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Antonio Genzianicolor i

è arrivato il momento ed è quasi incredulo, lo vede e si prepara ad 
abbracciarlo. Sembra che solo lui stia provando un sentimento di 
misericordia verso suo figlio, solo lui è il protagonista, tutti gli altri 
sono spettatori indifferenti che non lasciano trasparire i sentimenti 
del cuore. 

La madre

Sul secondo gradino della scalinata 
una donna indossa un velo bianco, è la 
madre. Dopo il padre è l’unica che com-
pie un gesto di tenerezza e amore, saluta 
il figlio con la mano destra ed è protesa 
verso di lui; non ha paura di sbilanciarsi. 
James Tissot sembra non obbedire al Van-
gelo di Luca: lì si parla solo di un padre 

(forse perché Dio è padre e madre insieme) qui Tissot si concede la 
libertà di raffigurare anche una madre… fa piacere vederla parteci-
pe, commossa, piena di tenerezza verso suo figlio. 

Il figlio

Nessun pittore ha raffigurato il figlio 
così giovane. È un adolescente, può 
avere all’incirca 11-12 anni. Tissot rie-
sce a rappresentare in questo giovane 
l’età più critica, quella più trasgressiva 
che rivendica l’autonomia dai legami, 
l’indipendenza. L’adolescenza da sem-
pre è l’età del limite, dell’inquietudine 
e questo ragazzo la incarna, porta con 
sé tutte le contraddizioni di quell’età. 

Il suo corpo semi-nudo dimostra la 
giovane età. Significativa è la posizione delle braccia, le mani sul 
volto, è incredulo: può rivedere il padre. Chissà quante volte, nella 
sua solitudine e nelle notti fredde e insonni, avrà cercato di ricor-
dare il suo volto, di non smarrire, almeno nei suoi ricordi, i tratti, 
la voce, i passi. Ora lo vede e tutto ciò che pensa è solo un ricordo 
del passato. Il suo sguardo cerca il volto del padre, sono vicini, quasi 



69VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

color iIl ritorno del figliol prodigo

si toccano. Quella breve distanza ormai è colmata dall’amore. Me-

ravigliato, stupito, con sé non ha nulla, ha raggiunto una nudità 

interiore oltre che esteriore. A terra c’è un bastone, vicino a lui 

una bisaccia vuota, una mela, forse la mela delle origini (Adamo ed 

Eva), la mela simbolo del male, della rivendicazione della propria 

libertà… ormai non interessa più, ci sono ben altre cose a cui pen-

sare: riabbracciare il proprio padre. 

Non è facile ri-tornare a casa, ripercorrere i propri passi, sapere 

che tutti hanno gli occhi puntati su di te; occhi che giudicano, spia-

no, biasimano, occhi che condannano. Nessuno gioisce per questo 

ritorno, solo un vecchio padre e una madre.

Il fratello maggiore

È facile individuarlo, è la persona più 

in alto di tutti i personaggi del quadro. 

Forse è più in alto per dire la distanza fi-

sica dal fratello, una distanza difficile da 

colmare; è incapace di provare emozioni, 

di lasciarsi andare, è spettatore, ma mol-

to distaccato e fermo sulla sua posizione, incapace di far battere il 

cuore. Giudica con gli occhi, ha uno sguardo superbo e altezzoso, è 

vestito elegantemente e stride con ciò che è suo fratello. Sono così 

distanti, così diversi; lui non si è mai allontanato da casa e ora fa 

fatica a uscire, è rimasto sotto il portico e non vuole coinvolgersi. 

Forse sta giudicando il padre; è tutto così inopportuno, imbarazzan-

te, a dir poco sconveniente, impone a 

sé stesso di non lasciarsi andare, chissà 

che cosa sta rimuginando...

I gruppi di persone

1. Angolo destro

Due uomini e una donna, sicura-

mente la servitù: un taglialegna, im-

passibile, tutto d’un pezzo, sguardo 

distaccato, sta attendendo una reazio-

ne; l’altro con le braccia indietro sbi-

lanciato in avanti, con lo sguardo sem-



70 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Antonio Genzianicolor i

bra che disapprovi e forse sta commiserando il padre. La donna ha 

un’enorme pagnotta sotto il braccio, quel pane che i servi hanno in 

abbondanza.

2. Patio

Il ritorno del figlio ha 

richiamato molte perso-

ne e quelli che erano 

all’interno della casa ora 

sono sulla soglia. Cerca-

no di farsi spazio per os-

servare il figlio del padrone, si allungano, si piegano, si abbassano, 

ognuno di loro lo guarda dall’alto. Un distinto signore è appoggiato 

con tutto il corpo sul parapetto di legno per vederlo meglio.

3. Al centro del cortile

Del gruppo di persone che sono 

al centro del cortile colpisce l’uomo 

con le braccia conserte, il cappello 

tra le mani. Il suo volto nasconde 

un sorriso malizioso, sembra deri-

dere il figlio del padrone; per lui è 

una situazione ridicola, inaudita. 

Altri alzano le braccia, forse in segno di resa, altri ancora sembrano 

esclamare: ma che cosa sta avvenendo?

4. L’edicola e il crocifisso

In questo cortile c’è un’edicola alla parete 

affrescata, un crocifisso con due angeli, uno 

alla destra e uno alla sinistra. Come interpre-

tare questo simbolo? Il volto della misericor-

dia è il crocifisso che non è facile da indivi-

duare perché è nella scura parete che sembra 

nasconderlo: noi conosciamo il cuore del Pa-

dre se contempliamo il crocifisso.



71VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

color iIl ritorno del figliol prodigo

5. I cani

Anche i cani, che sono gli animali più fe-
deli all’uomo, che scodinzolano quando ti 
riconoscono, qui ringhiano, attaccano, sem-
bra di sentire il loro abbaiare furioso: non ri-
conoscono il padroncino che giocava con loro. Questi due cani ci di-
cono che c’è un vuoto da colmare, c’è una confidenza da recuperare.

Approccio vocazionale

L’immagine del Padre nel volto del Figlio in una chiamata 
che si rinnova

L’intento di Gesù nel narrare questa parabola è quello di far ri-
scoprire l’identità del Padre – chi è Dio – e che relazione ha con 
gli uomini. Se Dio è Padre abbandoniamo subito l’immagine di un 
Dio trascendente, lontano, chiuso nei cieli, inaccessibile, che non si 
coinvolge nella vita degli uomini. James Tissot riporta sulla tela in 
modo eloquente il versetto del Vangelo: «Suo padre lo vide, ebbe 
compassione, gli corse incontro».

Qui vediamo un padre che, malgrado la sua anzianità, si muo-
ve a compassione per il figlio. Queste braccia allargate hanno una 
grande forza, non solo espressiva; commuove questo abbraccio che 
colma la breve distanza tra il figlio e il padre. L’iniziativa è del padre, 
viene dal suo cuore misericordioso; «la misericordia è la capacità 
che Dio ha di anticiparci prima che noi decidiamo di andargli in-
contro» (E. Ronchi, in «Messaggero», aprile 2016). Nel quadro è lui 
che va verso il figlio… qui veramente vediamo rappresentata tutta 
la nostalgia di Dio-Padre nei confronti del figlio.

È l’occasione per approfondire e definire chi è Dio, perché è il 
punto di partenza per un’esperienza di fede, soprattutto in quella 
vocazionale. È importante aiutare un giovane a chiarire a sé stesso 
che immagine ha di Dio perché si può convivere anche con un’im-
magine di Dio distorta, che non risponde alla realtà, che può essere 
frutto delle nostre esperienze negative e del meccanismo delle no-
stre proiezioni. Per rispondere pienamente alla chiamata di Dio è 
necessario scoprire la sua vera identità.

E allora, come aiutare un giovane a scoprire la vera immagine di 
Dio? Con l’approfondimento e l’assiduità al Vangelo e lì soprattutto 



72 VOCAZIONI N. 3 Maggio/Giugno 2016

Antonio Genzianicolor i

osservare come Gesù nella sua storia narra Dio, come Dio si rende 
presente nell’umanità di Gesù. 

È significativo, Dio è Padre in un tempo, quello di Gesù, in cui 
non si poteva nemmeno nominare il nome di Dio (Jahvè). Gli gli 
ebrei avevano infatti inventato un altro nome, “Adonai”, per nomi-
narlo. Quando i discepoli gli pongono la domanda: «Signore, inse-
gnaci a pregare», Gesù risponde: «Quando pregate dite Padre». Così 
rivoluziona tutto il modo di relazionarsi con Dio e relativamente 
con la sua immagine. Il significato è ancor più profondo se acco-
gliamo la parola padre in ebraico: «Abbà». In questo modo i bam-
bini ebrei chiamavano il proprio papà, significava papino, babbino; 
questa parola dice tutta la confidenza, l’intimità, la prossimità, la 
familiarità con cui dobbiamo relazionarci con Dio.

È interessante seguire Gesù per le strade della Palestina e osserva-
re come incontra le persone: quando vede uno zoppo lo fa cammina-
re, a un cieco dona la vista, guarisce un lebbroso, perdona un pecca-
tore, risuscita un morto. Quante volte abbiamo pensato a Dio come 
causa dei nostri mali, delle nostre sofferenze, delle nostre morti.

Necessita ancor di più questa rettifica dell’immagine di Dio, pena 
la nostra infelicità; possiamo sbagliarci su Dio, credere che imponga 
castighi, che sia un giudice spietato, che faccia soffrire e neghi la 
vita. Dio che si presenta a noi nell’umanità di Gesù, invece, ci fa 
scoprire una vita piena. Solo Dio, che è Padre, riempie la vita e solo 
a Dio che è Padre di misericordia, possiamo rispondere con una vo-
cazione piena di amore.

Preghiera

Padre, devo guardare verso di te,
contemplare il tuo volto
per rassomigliare a te nell’amore,
perché io esca continuamente 
da me stesso e compiere un esodo.

Padre dalle grandi braccia,
Tu vieni verso di me
e io mi lascio stringere da te,
per sentire più da vicino
i battiti del tuo cuore.


